
Biblioteca anarchica

Anonimo
Ai ferri corti

con l’Esistente, i suoi difensori e i suoi falsi critici
1998

L’oro del tempo
Per richieste: lorodeltempo@gmail.com

Seconda edizione: 2015 – postfazione di Finimondo

bibliotecaanarchica.org

Ai ferri corti
con l’Esistente, i suoi difensori e i suoi falsi critici

Anonimo

1998



Indice

I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4
III . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
IV . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
V . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
VI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
VII . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
VIII . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
IX . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Nota su un’appendice che non c’è . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Postfazione

Ferri battuti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

2

tese necessità superiori»? Dove è finito quel diverso modo di concepire i rapporti, capace di «oltrepassare l’idea
quantitativa della lotta»? Dove è finita la voglia di «liquidare la menzogna della transizione»? Dove sono finite
queste ed altre folgorazioni contenute in Ai ferri corti? Tutto ciò è stato sommerso dal fango dell’opportunismo,
è stato a sua volta liquidato dalla menzogna di un’altra transizione, quella secondo cui i sorrisi e le pacche sulle
spalle ai falsi critici dell’esistente sarebbero una premessa pratica alla loro estinzione. E qui in Italia ad aver
diffuso questa menzogna così disgustosamente politica sono stati soprattutto questi sedicenti «autores» di quel
testo, a cui è bastata una carezza popolare per addomesticare tutta la loro retorica unicità. A far diffondere tale
mansuetudine nel cosiddetto movimento, no.Questa è responsabilità di molti altri, di tutti coloro per cui le idee
non contano nulla giacché contano solo gli amici e si contano solo i numeri. Come su Facebook. In un mondo
forgiato interamente dallo Stato, è tutto da reinventare. Come diceva un poeta rumeno, «Tutto è irrealizzabile
nell’odiosa società di classe, tutto, compreso l’amore, il respiro, il sogno, il sorriso, l’abbraccio, tutto, tranne
la realtà incandescente del divenire». Ma checché ne pensasse l’anarco-socialista Landauer, quanta mestizia
nell’obbligo sociale della convivenza! E quanto spirito pretesco in quello della condivisione! Al contrario, per
non cadere nei meccanismi della riproduzione sociale a nostro avviso è necessario saper mantenere le distanze.
Perché non si può odiare ciò che si continua a frequentare. A furia di respirare la stessa aria dei politici e di
parlarne la stessa lingua, si perde ogni ostilità nei loro confronti finendo al massimo col rimproverarli («Eppure,
nessuno ha sollevato alcun interrogativo a livello istituzionale», strillava scandalizzato uno di questi «autores»
all’ombra di un municipio). Ma se si ritiene che non si possa costruire nulla di nuovo sulle fondamenta del
vecchio, allora non possono esserci dubbi: anche le rovine devono essere demolite. Non vogliamo una diversa
configurazione di ciò che è Stato, vogliamo esplorare l’assolutamente altro. Ecco perché abbiamo ritenuto im-
portante ristampare questo testo. Perché pensiamo che, anche qui in Italia, ci sia sempre più bisogno di arrivare
ai ferri corti con l’esistente, i suoi difensori e i suoi falsi critici.

alcuni, non tutti, ex animatori delle edizioni NN

19



scienza, non sono meri sfruttati e quindi sanno al massimo dove si annidano i bibliotecari — non guardano
mai «con sospetto» i falsi critici dell’esistente. Anzi, tutt’altro. Li ammirano, li ascoltano, li votano. Gli sfruttati
non sanno che farsene delle bandiere nere o rosse della rivoluzione, preferiscono sventolare quelle bianche del
riformismo. Non hanno motivo per dare ascolto ai nemici dello Stato, ma spalancano sempre la bocca davanti a
politici, intellettuali, esperti, personaggi famosi. Motivo per cui, se si intendono intrecciare «contatti reali» con
loro, se si vuole ottenere la loro «fiducia e complicità», è indispensabile mettere prima a tacere i propositi più
sovversivi per ripetere in coro quelli più moderati. Solo così è possibile abbordare facilmente gli sfruttati. Non
certo facendo la guerra ai falsi critici dell’esistente ma, al contrario, stipulando qualche affare con loro, mostran-
dosi con loro, parlando con loro, assomigliando a loro, acquisendo «autorevolezza» tramite loro. Ebbene, ciò è
esattamente quanto fanno da anni i sedicenti «autores», questi marchettari politici che appena varcano i confini
italiani si atteggiano a virtuosi dell’etica. Chi in Italia ha organizzato iniziative riformiste contro l’Alta Velocità
assieme ad ambientalisti di Stato (quali il WWF, Ambiente e Salute o il Gruppo Ambiente e Nonviolenza), in
Spagna teorizza il legame reciproco che unisce la rottura insurrezionale con i «contenuti ed obiettivi che si pro-
pongono». Chi in Italia avalla gli intrighi dei vari politicanti pur di stare in assemblea, in Spagna sostiene che «in
assenza di obiettivi e contenuti sovversivi, la forma assembleare è un ottimo strumento di paralisi e di recupero
politico» (fornendo poi come esempio i vecchi Consigli tedeschi del 1918-19, da non confondere con le odierne
Libere Repubbliche valsusine). Chi in Italia capitola di fronte alle necessità strategiche assembleari, in Spagna
prescrive che «è compito degli anarchici non subordinare l’accordo pratico fra gli individui agli schematismi
assembleari». Chi in Italia deride una orizzontalità decisionale buona per decidere il colore del fienile in una
comune sui monti, ma non in una lotta reale come quella contro gli sfratti giacché l’orizzontalità è schiacciata
dalle urgenze operative e quindi può costituire solo un obiettivo futuro da raggiungere, in Spagna vanta che
questa stessa lotta anti-sfratti è «animata da compagni anarchici radicati nei quartieri “conflittuali” con metodi
di lotta basati sulla azione diretta e l’orizzontalità». Fra questi sedicenti «autores» c’è chi in Italia si fa fotogra-
fare mentre impugna mestoli e padelle per fare da cassa di risonanza alle petizioni antimilitariste consegnate al
signor sindaco dagli stessi “disobbedienti” trattati fino a poco prima da «poliziotti e amici di poliziotti» (per poi
andare nella solita Spagna ad annunciare nei convegni che la costruzione di una base «non si impedisce con
la raccolta di firme, con le negoziazioni o con le pratiche di dissenso simbolico e spettacolare, ma con l’azione
diretta, con l’intervento insurrezionale»), o esulta per la presenza dei partiti alle proprie manifestazioni, o invita
noti personaggi televisivi a parlare nelle proprie iniziative, o prende la parola ai microfoni della radio di Stato,
o si schiera in difesa del «bene comune» assieme ai riformisti di ogni colore, o indica nella preghiera la linea
di demarcazione fra gli esseri umani e le bestie, o domanda se l’organizzazione libertaria abbia ancora senso in
una situazione di guerra civile come quella attuale (non chiedendosi quale forma libertaria sia da attuare, ma
se attuarla), o si affanna a presentare i propri fronti uniti del presente come gli eredi naturali degli altrui fronti
separati del passato… Si tratta di quegli stessi sedicenti «autores» che ormai, a furia di cercare «contatti reali»
nei quartieri, a furia di non voler essere limitati da nessuna «ideologia» nella loro libertà di stringere mani e
leccare culi a destra e a manca, non riescono ad arrivare ai ferri corti nemmeno con i delatori. Anche perché questi
delatori, fino a ieri solo dissociati, sono da un decennio loro compagni di lotta. Per cui tirano loro le orecchie, chi
in maniera più decisa e chi meno, ostentano indignazione, certo, ma poi si ritrovano in assemblea a discuterci
insieme. E a farsi dare da loro lezioni di etica senza ribattere. Per altro, questi sedicenti «autores» che in Spagna
introducono Cuerpo a cuerpo sono gli stessi che in Italia hanno fra i loro compagni più vicini i traduttori ed
editori di L’epidemia di rabbia delle Tigri di Sutullena, testo spagnolo critico-mistificatorio nei confronti della
prospettiva anarchica insurrezionale espressa in Ai ferri corti, non a caso pubblicato in origine da chi intendeva
diffondere questa certezza: «credere che una rivoluzione possa avere luogo oggi… è sicuramente una idea rea-
zionaria». Come ebbe a dire un giovane poeta maledetto, «tutta l’acqua del mare non basterebbe a lavare una
macchia di sangue intellettuale». Deve essere per questo che in Italia, davanti a questi fatti saputi e risaputi, si
preferisce fare finta di nulla?

Dove è finito l’incitamento allo «scatenamento delle cattive passioni», l’apologia del «gioco di forze selvagge
e barbare», la consapevolezza che «agire in pochi non solo non costituisce un limite, ma rappresenta un modo
diverso di pensare la stessa trasformazione»? Dove è finita quella «affinità nei progetti» e quella «autonomia
dell’azione individuale» che «rimangono lettera morta se non possono allargarsi senza essere sacrificate a pre-

18

I
Ognuno può finir di girarsi nella
schiavitù di ciò che non conosce
– e, rifiutando l’offa di parole vuote,
venir a ferri corti con la vita
C. Michelstaedter

La vita non è che una ricerca continua di qualcosa a cui aggrapparsi. Ci si alza al mattino per ritrovarsi, uno
stock d’ore più tardi, di nuovo a letto, tristi pendolari tra il vuoto di desideri e la stanchezza. Il tempo passa e
ci comanda con un pungolo sempre meno fastidioso. Le prestazioni sociali sono un fardello che non sembra
ormai piegare le spalle, perché lo portiamo con noi ovunque. Obbediamo senza la fatica di dir di sì. La morte si
sconta vivendo, scriveva il poeta da un’altra trincea.

Possiamo vivere senza passione e senza sogni – ecco la grande libertà che questa società ci offre. Possiamo
parlare senza freni, in particolare di ciò che non conosciamo. Possiamo esprimere tutte le opinioni del mondo,
anche le più ardite, e scomparire dietro il loro brusio. Possiamo votare il candidato che preferiamo, chiedendo
in cambio il diritto di lamentarci. Possiamo cambiare canale ad ogni istante, caso mai ci sembrasse di diventa-
re dogmatici. Possiamo divertirci ad ore fisse e attraversare a velocità sempre maggiore ambienti tristemente
identici. Possiamo apparire giovani testardi, prima di ricevere secchiate gelide di buon senso. Possiamo sposarci
fin che vogliamo, talmente sacro è il matrimonio. Possiamo impegnarci utilmente e, se proprio non sappiamo
scrivere, diventare giornalisti. Possiamo fare politica in mille modi, anche parlando di guerriglie esotiche. Nella
carriera come negli affetti, possiamo eccellere nell’obbedire, se proprio non riusciamo a comandare. Anche a
forza di obbedienza si può diventaremartiri, e questa società ha ancora tanto bisogno, a dispetto delle apparenze,
di eroi.

La nostra stupidità non apparirà certo più grande di quella altrui. Se non sappiamo deciderci, non importa,
lasciamo scegliere gli altri. Poi, prenderemo posizione, come si dice nel gergo della politica e dello spettacolo. Le
giustificazioni non mancano mai, soprattutto in un mondo di bocca buona.

In questa grande festa dei ruoli ognuno di noi ha un fedele alleato: il denaro. Democratico per eccellenza, esso
non guarda in faccia nessuno. In sua compagnia non c’è merce o prestazione che non ci sia dovuta. Chiunque ne
sia il portatore, esso pretende con la forza di un’intera società. Certo, questo alleato non si dà mai abbastanza
e, soprattutto, non si dà a tutti. Ma la sua è una gerarchia speciale, che unisce nei valori ciò che è opposto
nelle condizioni di vita. Quando lo si possiede, si hanno tutte le ragioni. Quando manca, si hanno non poche
attenuanti.

Con un po’ di esercizio, potremmo trascorrere intere giornate senza una sola idea. I ritmi quotidiani pensa-
no al posto nostro. Dal lavoro al “tempo libero”, tutto si svolge nella continuità della sopravvivenza. Abbiamo
sempre qualcosa a cui aggrapparci. In fondo la più stupefacente caratteristica dell’attuale società è quella di
far convivere le “comodità quotidiane” con una catastrofe a portata di mano. Assieme all’amministrazione tec-
nologica dell’esistente, l’economia avanza nell’incontrollabilità più irresponsabile. Si passa dai divertimenti ai
massacri di massa con la disciplinata incoscienza dei gesti programmati. La compravendita di morte si estende
a tutto il tempo e a tutto lo spazio. Il rischio e lo sforzo ardito non esistono più; esistono solo la sicurezza o il
disastro, la routine o la sciagura. Salvati o sommersi. Vivi, mai.

Con un po’ di esercizio, potremmo percorrere la strada da casa a scuola, dall’ufficio al supermercato, dalla
banca alla discoteca, ad occhi chiusi. Stiamo compiutamente realizzando l’adagio di quel vecchio sapiente greco:
«Anche i dormienti reggono l’ordine del mondo».

È venuta l’ora di rompere con questo noi, riflesso dell’unica comunità attuale, quella dell’autorità e della
merce.

Una parte di questa società ha tutto l’interesse che l’ordine continui a regnare, l’altra che tutto crolli al più
presto. Decidere da che parte stare è il primo passo. Ma ovunque sono i rassegnati, vera base dell’accordo tra
le parti, i miglioratori dell’esistente e i suoi falsi critici. Ovunque, anche nella nostra vita, che è l’autentico
luogo della guerra sociale, nei nostri desideri, nella nostra risolutezza come nelle nostre piccole, quotidiane

3



sottomissioni.
Con tutto questo occorre venire ai ferri corti, per arrivare finalmente ai ferri corti con la vita.

II
Le cose che è necessario
avere imparato per farle,
è facendole che le si impara
Aristotele

Il segreto è cominciare davvero.
L’attuale organizzazione sociale non solo ritarda, ma impedisce e corrompe ogni pratica di libertà. Per impa-

rare cos’è la libertà non c’è altro modo che sperimentarla, e per poterla sperimentare bisogna avere il tempo e
lo spazio necessari.

La base fondamentale dell’azione libera è il dialogo. Ora, due sono le condizioni di un autentico discorso in
comune: un reale interesse degli individui per le questioni aperte alla discussione (problema di contenuto) e
una libera ricerca delle possibili risposte (problema di metodo). Queste due condizioni vanno realizzate contem-
poraneamente, dal momento che il contenuto determina il metodo, e viceversa. Si può parlare di libertà solo
in libertà. Se non si è liberi nel rispondere, a che servono le domande? Se le domande sono false, a che serve
rispondere? Il dialogo esiste solo quando gli individui possono parlare senza mediazioni, cioè quando sono in un
rapporto di reciprocità. Se il discorso è a senso unico, non c’è comunicazione possibile. Se qualcuno ha il potere
di imporre le domande, il contenuto di queste ultime gli sarà direttamente funzionale, (e le risposte porteranno
nel metodo stesso il marchio della soggezione). A un suddito si possono porre solo domande le cui risposte
confermeranno il suo ruolo di suddito. Da questo ruolo il padrone ricaverà le future domande. La schiavitù
consiste nel continuare a rispondere, dal momento che le domande del padrone si rispondono da sole.

Le indagini di mercato sono in tal senso identiche alle elezioni. La sovranità dell’elettore corrisponde alla
sovranità del consumatore, e viceversa. Quando la passività televisiva ha bisogno di giustificarsi, si fa chiamare
audience; quando lo Stato ha bisogno di legittimare il proprio potere, si fa chiamare popolo sovrano. In un caso
come nell’altro, gli individui non sono che ostaggi di un meccanismo che concede loro il diritto di parlare dopo
averli privati della facoltà di farlo. Quando si può scegliere soltanto tra un candidato o un altro, che rimane
del dialogo? Quando si può scegliere soltanto tra merci o programmi differentemente identici, che rimane della
comunicazione? I contenuti delle questioni diventano insignificanti perché il metodo è falso.

«Nulla assomiglia di più a un rappresentante della borghesia di un rappresentante del proletariato» scriveva
nel 1907 Sorel. Ciò che li rendeva identici era il fatto di essere, appunto, rappresentanti. Dire oggi la stessa cosa
di un candidato di destra e di un candidato di sinistra è addirittura una banalità. I politici, però, non hanno
bisogno di essere originali (a questo ci pensano i pubblicitari), basta che sappiano amministrare tali banalità. La
terribile ironia è che i mass media sono definiti mezzi di comunicazione e la fiera del voto è chiamata elezione
(cioè scelta in senso forte, decisione libera e cosciente).

Il punto è che il potere non ammette alcuna gestione differente. Pur volendolo (il che ci porta già in piena
“utopia”, per mimare il linguaggio dei realisti), nulla di importante può essere chiesto agli elettori, dal momento
che l’unico atto libero – l’unica autentica elezione – che questi potrebbero compiere, sarebbe smettere di votare.
Chi vota pretende domande insignificanti, dal momento che le domande autentiche escludono la passività e la
delega. Ci spieghiamo meglio.

Supponiamo che si chieda attraverso un referendum l’abolizione del capitalismo (scavalchiamo cioè il fatto
che tale domanda, fermi restando gli attuali rapporti sociali, è impossibile). Sicuramente la maggioranza degli
elettori voterebbe per il capitalismo, per il semplice fatto che non si può immaginare un mondo senza merci
e senza denaro uscendo tranquillamente da casa, dall’ufficio o da un supermercato. Ma se pure votassero con-
tro, nulla cambierebbe, dal momento che una tale domanda deve, per rimanere autentica, escludere gli elettori.
Un’intera società non si può cambiare per decreto.

4

solo adesso capitata fra le nostre mani. Questa nuova edizione è impreziosita da una introduzione presentata
come «frutto della discussione fra gli autori e gli editori del testo». Si tratta di sole quattro pagine dove è difficile
stabilire se a suscitare più disgusto, nausea e ribrezzo sia la millanteria più parassita o l’ipocrisia più becera. Per
quanto riguarda la prima, è presto detto. Poiché chi scrive ha fatto parte delle edizioni NN, e ne conosce perciò
i segreti, possiamo escludere nella maniera più assoluta che «los autores» di Ai ferri corti abbiano discusso con
gli editori iberici di «Cuerpo a cuerpo con lo existente, sus defensores y sus falsos criticos». In primo luogo
perché è risaputo chi sia l’autore di questo testo: nessuno. Nato al termine di lunghe e continue discussioni,
scritture, riscritture, aggiunte, modifiche, suggerimenti e correzioni, Ai ferri corti avrebbe dovuto appartenere
a chiunque si fosse riconosciuto in esso, e così dovrà sempre essere. La mano che lo ha scritto non sarebbe mai
stato in grado di farlo senza l’incontro delle teste che lo hanno pensato. Le teste che lo hanno pensato, prese
separatamente, non sarebbero mai riuscite a mettere mano alla penna che lo ha scritto. Come tutto ciò che è
opera di nessuno in particolare, esso appartiene a tutti in generale. Chi ne rivendica la proprietà intellettuale è
un miserabile millantatore. Inoltre, tecnicamente, non sarebbe stato nemmeno possibile agli «editores» discute-
re assieme ai suoi insignificanti autori editoriali del 1998, giacché alcuni anni dopo le loro strade si sono divise
per sempre: c’è chi ha l’imbarazzo della scelta su quali bisognosi assistere per arruolare, e chi va alla sempre più
disperata ricerca di desideranti da incontrare. Resta quindi in piedi una sola ipotesi: che gli «editores» spagnoli
abbiano discusso solo con alcuni degli «autores», i quali si sono pavoneggiati ai loro occhi quali unici «autores» di
quel testo, inducendo così gli altri compagni spagnoli a credere a tale menzogna. Ma c’è di peggio. Sì, perché dopo
tale premessa, se si vuole assistere ad una vera e propria revisione del significato di questo testo, non resta che
leggere quanto co-scrivono i sedicenti «autores» italiani in tale introduzione in lingua iberica. Non contenti di
vantare l’esclusiva di un passato che hanno più volte rinnegato, riescono nella notevole impresa di sbandierarlo
come loro bruciante presente. In ciò si distinguono nettamente da quella lunga tradizione di anarchici, più o
meno individualisti, che dopo essersi pentiti della propria giovanile esuberanza singolare si sono convertiti ad
un maturo calcolo comune. Il più celebre di questi è forse quel Victor “Serge” Kibalchich passato nel giro di
alcuni anni dall’ammirazione per Albert Libertad agli ordini di Lev Trotsky, mentre in Italia spicca la figura di
Carlo Molaschi, giovane ribelle iconoclasta salvatosi dal superomismo nietzschiano grazie alla tessera dell’U-
nione Anarchica Italiana. Come i loro predecessori (ma per carità, lasciamo perdere la fine fatta da entrambi!),
anche i sedicenti «autores» hanno trascorso la propria gioventù dietro a presuntuosi sogni di rivolte individuali
— chissà se per letture “mal digerite” o per “cattive influenze” — spesso accompagnati da un certo disprezzo per
le masse (c’è chi amava citare un Cioran quando tuonava che «non appena si esce nella strada, alla vista della
gente, “sterminio” è la prima parola che viene in mente», e chi un Brassens secondo cui «in più di quattro si è
una banda di coglioni»), per poi crescere, mettere giudizio e dedicarsi alle umili realtà delle azioni collettive, le
sole che a loro stesso dire possono avere presa sullo stato delle cose. A differenza dei loro predecessori, però,
costoro non hanno mai preso commiato da quanto hanno smesso di amare. No, preferiscono fingere di esser-
ne rimasti attaccati per poterlo di tanto in tanto sfruttare laddove gli è possibile. In fondo il pensiero di avere
sprecato tutti quegli anni deve essere terribile, molto meglio farli fruttare come fossero stati un investimento
a lunga scadenza. Cosa co-scrivono questi sedicenti «autores» allorquando presentano all’estero Ai ferri corti?
Di fronte alla minaccia di un “fascismo” modernizzato che grava su alcuni paesi, sostengono che l’alternativa
sia quella di un «comunismo anarchico» (l’esegesi di Stirner è andata fuori moda, oggi tira assai più un Blanqui
riveduto e corretto in chiave libertaria) in grado di «intrecciare l’attacco e l’auto-organizzazione». Problema
ampio, di cui sottolineano pochi aspetti. A parte la conoscenza del territorio, il loro tarlo è quello dei «contatti
reali» da instaurare con gli abitanti dei quartieri in cui si vive (è lo stesso tarlo che rodeva un Kibalchich o un
Molaschi, l’uno e l’altro incapaci di cogliere la complementarità fra rivolta individuale e rivoluzione sociale, e
sostenitori quindi della loro contraddizione). Senza queste «relazioni di fiducia e complicità» da instaurare nelle
varie strutture di base, come si potrà mai «sapere dove si annidano i reazionari o i “collaborazionisti”», come
evitare il «rischio di venir guardati con sospetto» dagli sfruttati? In omaggio a Landauer, i sedicenti «autores»
sostengono che lo Stato «è la forma storica che ha sostituito la convivenza». Per distruggere lo Stato bisogna
quindi «costruire un modo diverso di produrre, spostarsi, alimentarsi, curarsi, amarsi. Fra l’insurrezione e l’au-
togestione generalizzata esiste un rapporto di coinvolgimento reciproco». Bene. Ma va da sé che questi comuni
sfruttati da cui attendersi indicazioni su dove colpire — che gli anarchici, notoriamente, in virtù della loro co-

17



laddove è apparso per la prima volta. Eppure, è proprio in Italia che questo testo ha avuto minore risonanza,
vittima dei pregiudizi e dei rancori “identitari” nutriti da gran parte del cosiddetto movimento nei confronti
dell’ambito in cui è sorto, nonché di un sostanziale disinteresse verso qualsivoglia approfondimento e dibattito
critico in merito. Nel 1998 infatti l’ipotesi insurrezionale veniva guardata con una certa commiserazione dai
militanti delle varie scuole — tutti vogliosi di un pacifico «esodo» verso una «sfera pubblica non-statale» — i
quali nel migliore dei casi la consideravano una fortuna che poteva capitare in un Chiapas esotico e, nel peg-
giore, un cataclisma che poteva colpire una rozza Albania. Come se l’insurrezione fosse in grado di sollevare
la questione sociale solo a distanza di un oceano, e per lo più attraverso organizzazioni autoritarie, costretta
invece in Europa a manifestarsi in effimere e spaventose esplosioni di cieco furore. Tralasciando di soffermar-
si su ogni possibile distinzione fra insurrezione, moto e sommossa, quanto accaduto in questi ultimi 17 anni
ha fatto sì vacillare tale convinzione, ma senza riuscire a smentirla del tutto. Per quanto inebriante nella sua
persistenza, il fuoco greco sembra essere una eccezione in mezzo alla norma di «primavere arabe» o «terri-
tori liberati curdi» da una parte, e racaille francesi o riot inglesi dall’altra. Ciò detto, è innegabile che le forti
convulsioni di cui è preda l’intero ordine sociale all’inizio di questo terzo millennio abbiano spento il sorriso
di sufficienza di molti sovversivi davanti a chi osa evocare qui ed ora l’insurrezione. Gli scettici di ieri si sono
trasformati in entusiasti di oggi al punto da farla diventare addirittura un best-seller internazionale sul mercato
editoriale, e mediatico, e militante. Il motivo è facile da capire: la pace sociale che ha accompagnato gli anni 80 e
90, nei suoi aspetti più tronfi e compiaciuti, è terminata. Le ricchezze virtuali non sono in grado di compensare
le miserie reali, gli scaffali dei supermercati potranno anche scintillare di merci ma il loro consumo non è più
accessibile a chi si trova costretto a tirare la cinghia. Ovvero, a quasi tutti. Oggi la servitù volontaria rimane
certo maggioritaria, solidamente maggioritaria, ma ha perduto la sua aria di beota innocenza. Il malcontento,
il malessere e l’indignazione si diffondono ovunque in maniera inarrestabile, causando preoccupazioni, panico,
ma anche qualche speranza di riscossa. Questi sentimenti di frustrazione verranno pacificati in una nuova coe-
sione sociale istituzionale oppure, dinanzi all’implacabile susseguirsi di «scandali politici», «crisi finanziarie»,
«catastrofi ecologiche», «guerre religiose»… si scateneranno infine in un’ostilità generalizzata? Ma allora, se
l’ipotesi insurrezionale è tornata all’ordine del giorno, perché proprio in Italia Ai ferri corti sembra non aver
lasciato traccia e ricordo nemmeno fra gli stessi anarchici? Perché, soprattutto a partire dalla fine del 2005, sul-
l’onda del dilagare della lotta No Tav in Val Susa, è apparsa a portata di mano una nuova possibilità: quella di
una rottura insurrezionale da raggiungere attraverso una sapiente alternanza di adulazioni riformiste ed assalti
radicali. Il sostegno popolare ottenuto da quel movimento di protesta ha unito la stragrande maggioranza degli
anarchici italiani in una medesima constatazione pratica capace di superare vecchie divisioni: la necessità stra-
tegica di abbandonare ogni irriducibile e insostenibile alterità. La gente c’è e lotta assieme a noi! Teniamocela
stretta, non spaventiamola, non allontaniamola con pretese troppo eccessive. Ciò ha persuaso molti fra i più
facinorosi degli anarchici a mettere la testa a posto, se non a partito, e sostituire il ferro corto con cui agire. Si è
passati così dal pugnale della conflittualità permanente (da portare avanti attraverso l’affinità) all’uncinetto del-
la conflittualità alternata (da manovrare attraverso l’amicizia politica). Poiché questa transizione comporta un
evidente abbandono e rinnegamento delle idee espresse fino ad allora, nonché delle pratiche ad esse collegate,
ciò spiega bene il motivo dell’imbarazzata rimozione di cui questo opuscolo è stato oggetto nel corso dell’ultimo
decennio. Giacché è palese a chiunque conservi un minimo di intelligenza e dignità che non possono essere coloro
che nel tempo si sono intrattenuti con politici, giornalisti, accademici, esperti, recuperatori di vario pelo, dissociati
e perfino delatori, a poter sostenere ancora di voler arrivare ai ferri corti con i falsi critici dell’esistente. Non qui in
Italia, per lo meno. Questa possibilità continua a persistere invece all’estero — in Spagna soprattutto, a quanto
pare — laddove una comoda distanza geografica permette a qualche opportunista nostrano di poter millantare
una reputazione sulfurea evaporata ormai da molti anni a forza di benedizioni politiche. Già è indicativa la sorte
toccata ad un testo anonimo come All’aria aperta, diffuso nel settembre del 2004 — il cui scriba delle idee altrui,
dopo essersi inizialmente pentito della propria fatica di memoria e trascrizione di quanto udito nel corso di un
viaggio notturno, perché poco redditizia dal punto di vista del consenso all’interno del movimento, col tempo
ne è rimasto talmente soddisfatto da rivendicare pubblicamente quel testo in un’antologia fatta apparire col
proprio nome e cognome prima in spagnolo e poi in inglese. Ma il caso più clamoroso in tal senso è forse dato
da una nuova edizione iberica di Ai ferri corti, pubblicata in forma anonima nell’ottobre del 2012 a Madrid, e

16

Lo stesso ragionamento si può fare per domande mano estreme. Prendiamo l’esempio di un quartiere. Se gli
abitanti potessero (ancora una volta, siamo in piena “utopia”) esprimersi sull’organizzazione degli spazi della
loro vita (case, strade, piazze, eccetera), che succederebbe? Diciamo subito che la scelta degli abitanti sarebbe in
partenza inevitabilmente limitata, essendo, i quartieri, il risultato dello spostamento e del concentramento della
popolazione in rapporto alle necessità dell’economia e del controllo sociale. Nondimeno proviamo a immaginare
un’organizzazione altra di questi ghetti. Senza tema di smentita, si può affermare che la maggioranza della
popolazione avrebbe, al riguardo, le stesse idee della polizia. Se così non fosse (se una sia pur limitata pratica
del dialogo, cioè, facesse sorgere il desiderio di nuovi ambienti), sarebbe l’esplosione del ghetto. Come conciliare,
fermo restando il presente ordine sociale, l’interesse del costruttore di auto e la voglia di respirare degli abitanti;
la libera circolazione degli individui e la paura dei proprietari dei negozi di lusso; gli spazi di gioco dei bambini
e il cemento dei parcheggi delle banche e dei centri commerciali? E tutte le case vuote lasciate in amano della
speculazione? E i condomìni che assomigliano terribilmente alle caserme che assomigliano terribilmente alle
scuole che assomigliano terribilmente agli ospedali che assomigliano terribilmente ai manicomi? Spostare un
piccolo muro di questo labirinto degli orrori significa metterne in gioco tutta la progettazione. Più ci si allontana
da uno sguardo poliziesco sull’ambiente, più ci si avvicina allo scontro con la polizia.

«Come pensare liberamente all’ombra di una cappella?» scrisse una mano anonima sullo spazio sacro della
Sorbona durante il Maggio francese. Questo impeccabile interrogativo ha una portata generale. Ogni ambiente
pensato economicamente e religiosamente non può che imporre desideri economici e religiosi. Una chiesa scon-
sacrata continua ad essere la casa di dio. In un centro commerciale abbandonato continuano a chiacchierare
le merci. Il cortile di una caserma in disuso contiene ancora il passo militare. In questo senso aveva ragione
chi diceva che la distruzione della Bastiglia fu un atto di psicologia sociale applicata. Nessuna Bastiglia può
essere gestita diversamente, perché le sue mura continuerebbero a raccontare una storia di corpi e di desideri
prigionieri.

Il tempo delle prestazioni, degli obblighi e della noia sposa gli spazi del consumo in incessanti e funebri nozze.
Il lavoro riproduce l’ambiente sociale che riproduce la rassegnazione al lavoro. Si amano le serate davanti al
televisore perché si è passata la giornata in ufficio e in metropolitana. Stare zitti in fabbrica rende le urla allo
stadio una promessa di felicità. Il senso di colpa a scuola rivendica l’irresponsabilità idiota del sabato sera in
discoteca. La pubblicità del club Med fa sognare solo occhi usciti da un Mc Donald’s. Eccetera.

Bisogna saper sperimentare la libertà per essere liberi. Bisogna liberarsi per poter sperimentare la libertà. Al-
l’interno del presente ordine sociale il tempo e lo spazio impediscono di sperimentare la libertà perché soffocano
la libertà di sperimentare.

III
Le tigri della collera sono più sagge
dei cavalli dell’intelligenza
W. Blake

Solo sconvolgendo gli imperativi del tempo e dello spazio sociali si possono immaginare nuovi rapporti e
nuovi ambienti. Il vecchio filosofo diceva che si desidera solo sulla base di ciò che si conosce. I desideri possono
cambiare solo se cambia la vita che li fa nascere. Per parlare chiaro, l’insurrezione contro i tempi e i luoghi del
potere è una necessità materiale e allo stesso tempo psicologica.

Bakunin diceva che le rivoluzioni sono fatte per tre quarti di fantasia e per un quarto di realtà. Quello che
importa è capire da dove nasce la fantasia che fa scoppiare la rivolta generalizzata. Lo scatenarsi di tutte le
cattive passioni, come diceva il rivoluzionario russo, è la forza irresistibile della trasformazione. Per quanto
tutto ciò possa far sorridere i rassegnati o i freddi analisti dei movimenti storici del capitale, potremmo dire
– se siffatto gergo non ci fosse indigesto – che una simile idea della rivoluzione è estremamente moderna.
Cattive, le passioni lo sono in quanto prigioniere, soffocate da una normalità che è il più freddo dei gelidi
mostri. Ma cattive lo sono anche perché la volontà di vita, piuttosto che scomparire sotto il peso di doveri e

5



maschere, si trasforma nel proprio contrario. Costretta dalle prestazioni quotidiane, la vita rinnega se stessa
e riappare in figura di servo; alla disperata ricerca di spazio, essa si fa presenza onirica, contrazione fisica, tic
nervoso, violenza idiota e gregaria. L’insopportabilità delle attuali condizioni di vita non è forse denunciata
dalla diffusione massiccia di psicofarmaci, questo nuovo intervento dello Stato sociale? Il dominio amministra
ovunque la cattività prendendo a giustificazione quello che invece è un suo prodotto, la cattiveria. L’insurrezione
fa i conti con tutte e due.

Se non vuole ingannare se stesso e gli altri, chiunque si batta per la demolizione del presente edificio sociale
non può nascondere che la sovversione è un gioco di forze selvagge e barbare. Qualcuno li chiamava Cosacchi,
qualcun altro teppe, in pratica sono gli individui a cui la pace sociale non ha sottratto la propria collera.

Ma come creare una nuova comunità a partire dalla collera? Che la si faccia finita con gli illusionismi della
dialettica. Gli sfruttati non sono portatori di alcun progetto positivo, fosse pure la società senza classi – (tutto
questo assomiglia troppo di presso allo schema produttivo). La loro unica comunità è il capitale, a cui possono
sfuggire solo distruggendo tutto ciò che li fa esistere in quanto sfruttati: salario, merci, ruoli e gerarchie. Il
capitalismo non getta le basi del proprio superamento verso il comunismo – la famosa borghesia «che forgia le
armi che la metteranno a morte» –, bensì quelle di un mondo degli orrori.

Gli sfruttati non hanno nulla da autogestire, se non la propria negazione in quanto sfruttati. Solo così assieme
ad essi scompariranno i loro padroni, le loro guide, i loro apologeti variamente agghindati. In questa «immensa
opera di demolizione urgente» si deve trovare, subito, la gioia.

“Barbaro”, per i Greci, non indicava solo lo straniero, ma anche il “balbuziente”, come veniva definito con
disprezzo colui che non parlava correttamente la lingua della polis. Linguaggio e territorio sono due realtà
inseparabili. La legge fissa i confini che l’ordine dei Nomi fa rispettare. Ogni potere ha i propri barbari, ogni
discorso democratico ha i propri balbuzienti. La società della merce vuole bandire – con l’esclusione e il silenzio
– la loro ostinata presenza come se fosse un nulla. Su questo nulla la rivolta ha posto la sua causa. L’esclusione e
le colonie interne, nessuna ideologia del dialogo e della partecipazione potrà mai mascherarle del tutto.Quando
la violenza quotidiana dello Stato e dell’economia fa esplodere la parte cattiva, non ci si può stupire se qualcuno
mette i piedi sul tavolo e non accetta discussioni. Solo allora le passioni si scrollano di dosso un mondo di morte.
I Barbari sono dietro l’angolo.

IV
Dobbiamo abbandonare
ogni modello,
e studiare le nostre possibilità
E. A. Poe

Necessità dell’insurrezione. Necessità, ovviamente, non nel senso dell’ineluttabilità (un avvenimento che
prima o poi deve avvenire), ma nel senso della condizione concreta di una possibilità. Necessità del possibile.
Il denaro in questa società è necessario. Una vita senza denaro è possibile. Per sperimentare questo possibile è
necessario distruggere questa società. Oggi si può sperimentare solo ciò che è socialmente necessario.

Curiosamente, coloro che considerano l’insurrezione un tragico errore (oppure secondo i gusti, un irrealizza-
bile sogno romantico), parlano molto di azione sociale e di spazi di libertà da sperimentare. Basta però struccare
solo un poco simili ragionamenti per farne uscire tutto il succo. Per agire liberamente è necessario, come si è
detto, parlarsi senza mediazione. E allora ci si dica: su cosa, quanto e dove si può dialogare attualmente?

Per discutere liberamente si deve strappare tempo e spazio agli imperativi sociali. Insomma il dialogo è inse-
parabile dalla lotta. È inseparabile materialmente (per parlarsi ci si deve sottrarre al tempo imposto e afferrare
gli spazi possibili) e psicologicamente (gli individui amano parlare di ciò che fanno, perché solo allora le parole
trasformano la realtà).

Ciò che si dimentica è che viviamo tutti in un ghetto, anche se non si paga l’affitto di casa o il calendario
conta molte domeniche. Se non riusciamo a distruggerlo, questo ghetto, la libertà di sperimentazione si riduce
a ben misera cosa.

6

L’ignoto di ambienti in cui perdersi, di pensieri mai rincorsi, di garanzie che saltano per aria, di sconosciuti
perfetti a cui regalare la vita. L’ignoto di un mondo a cui poter finalmente donare gli eccessi dell’amore di sé. Il
rischio, anche. Il rischio della brutalità e della paura. Il rischio di vederlo finalmente in faccia, il male di vivere.
Tutto questo incontra chi vuole farla finita col mestiere di esistere.

I nostri contemporanei sembrano vivere permestiere. Si dimenano boccheggianti tramille obblighi, compreso
il più triste – quello di divertirsi. L’incapacità di determinare la propria vita lamascherano con attività dettagliate
e frenetiche, con una velocità che amministra comportamenti sempre più passivi. Non conoscono la leggerezza
del negativo.

Possiamo non vivere, ecco la più bella ragione per aprirsi con fierezza alla vita. «Per dare la buonanotte ai
suonatori c’è sempre tempo; tanto vale rivoltarsi e giocare» – così parla il materialismo della gioia.

Possiamo non fare, ecco la più bella ragione per agire. Raccogliamo in noi stessi la potenza di tutti gli atti di cui
siamo capaci, e nessun padrone potrà mai toglierci la possibilità del rifiuto. Ciò che siamo e ciò che vogliamo
cominciano con un no. Da lì nascono le sole ragioni per alzarsi al mattino. Da lì nascono le sole ragioni per
andare armati all’assalto di un ordine che ci soffoca.

Da un lato c’è l’esistente, con le sue abitudini e le sue certezze. E di certezze, questo veleno sociale, si muore.
Dall’altro c’è l’insurrezione, l’ignoto che irrompe nella vita di tutti. L’inizio possibile di una pratica esagerata

della libertà.

Nota su un’appendice che non c’è
Anche la qualità di ciò che si avversa ha la sua importanza. Ci siamo incaponiti, per un certo periodo, nel

cercare testi contemporanei che illustrassero con sufficiente coerenza alcune tesi che escludono la possibilità
della rottura insurrezionale, per aggiungerli in appendice e rendere ancora più chiaro il contenuto del libretto.
In particolar modo le tesi di chi preferisce i piccoli passi riformatori e quelli di chi, auto-nominandosi rappre-
sentante privilegiato degli sfruttati, pensa di poter fare una rivolta per pochi intimi a suon di fuochi pirotecnici
e slogan mal assemblati.

Ma, dopo un vano cercare, abbiamo rinunciato. Per trovare qualche testo ben fatto, in grado di porre domande
serie ed attuali, saremmo dovuti andare indietro nel tempo di vent’anni. Del presente si può dire che è un tristo
sacco che merda fa di quel che trangugia.

Edizioni NN, 1998

Postfazione
Ferri battuti

Pubblicato nel maggio 1998 dalle edizioni NN, create sette mesi prima da alcuni anarchici che avevano par-
tecipato all’esperienza del settimanale Canenero, questo libello nel corso di 17 anni ha fatto il giro del mondo,
essendo stato tradotto in spagnolo, portoghese, inglese (con edizioni sia nel Regno Unito, che negli Stati Uniti,
che in Australia), francese, olandese, tedesco… Poiché ha alimentato molte riflessioni, fornito spunti, rafforza-
to inclinazioni, sollevato dubbi, nonché provocato irritazioni (il concetto di «esistente» soprattutto, nella sua
prorompente totalità, si è rivelato piuttosto indigesto a chi aspira ad amministrare almeno qualcosa di ciò che
è Stato), si può affermare che nel suo piccolo Ai ferri corti abbia dato il proprio contributo alla diffusione di
una prospettiva anarchica insurrezionale autonoma. Una prospettiva al tempo stesso irriducibilmente ostile ai
«piccoli passi riformatori» e per nulla affascinata da «una rivolta per pochi intimi a suon di fuochi pirotecnici e
slogan mal assemblati». Nate dal rifiuto della falsa alternativa riformismo cittadinista o lottarmatismo avanguar-
dista, queste pagine sostengono perciò la necessità e la possibilità immediata di una poesia insurrezionale fatta
da tutti, da non confondere né con la triste propaganda politica né con il roboante comunicato rivendicazionista.
Considerata la sua discreta fortuna internazionale stona quindi che Ai ferri corti non sia più stato ristampato

15



una “lotta armata”. Ma basta?
Se riconosciamo la necessità di organizzare, nel corso dello scontro insurrezionale, il fatto armato; se sostenia-

mo la possibilità, fin da ora, di attaccare le strutture e gli uomini del dominio; se consideriamo decisivo, infine,
il collegamento orizzontale tra i gruppi di affinità nelle pratiche di rivolta; critichiamo la prospettiva di chi pre-
senta le azioni armate come l’oltrepassamento reale dei limiti delle lotte sociali e attribuisce così a una forma di
lotta un ruolo superiore alle altre. Inoltre vediamo nell’uso di sigle e programmi la creazione di un’identità che
separa i rivoluzionari dagli altri sfruttati rendendoli allo stesso tempo visibili al potere, cioè rappresentabili. L’at-
tacco armato, in questo senso, non è più uno dei tanti strumenti della propria liberazione, ma un’espressione che
si carica di valore simbolico e che tende ad appropriarsi di una ribellione anonima. L’organizzazione informale
come fatto legato alla temporaneità delle lotte diventa una struttura decisionale, permanente e formalizzata.
Un’occasione per incontrarsi nei propri progetti si trasforma in un progetto in sé. L’organizzazione comincia
a voler riprodurre se stessa, esattamente come le strutture quantitative riformiste. Segue immancabilmente il
triste corredo di comunicati e rivendicazioni e di documenti programmatici in cui si alza la voce per trovarsi
poi a rincorrere un’identità che esiste solo perché è stata dichiarata. Azioni di attacco del tutto simili ad altre
semplicemente anonime sembrano allora rappresentare chissà quale salto di qualità nella pratica rivoluzionaria.
Riappaiono gli schemi della politica e si comincia a volare in modo uniforme.

Certo la necessità di organizzarsi è qualcosa che può accompagnare sempre la pratica dei sovversivi, al di
là delle temporanee esigenze di una lotta. Ma per organizzarsi c’è bisogno di accordi vivi e concreti, non di
un’immagine in cerca di riflettori.

Il segreto del gioco sovversivo è la capacità di frantumare gli specchi deformanti e di trovarsi faccia a faccia
con le proprie nudità. L’organizzazione è l’insieme reale dei progetti che la fanno vivere. Tutto il resto è protesi
politica, o non è niente.

L’insurrezione è molto più di una “lotta armata”, perché in essa lo scontro generalizzato è tutt’uno con lo
sconvolgimento dell’ordine sociale. Il vecchio mondo viene rovesciato nella misura in cui gli sfruttati insorti
sono tutti armati. Solo allora le armi non sono l’espressione separata di qualche avanguardia, monopolio dei fu-
turi padroni e burocrati, ma la condizione concreta della festa rivoluzionaria, la possibilità collettiva di allargare
e difendere la trasformazione dei rapporti sociali. All’infuori della rottura insurrezionale, la pratica sovversiva
è ancora meno una “lotta armata”, salvo a voler restringere l’immenso campo delle proprie passioni ad alcuni
strumenti soltanto.Questione di accontentarsi dei ruoli già fissati o di cercare la coerenza nel punto più lontano:
la vita.

Allora davvero nella rivolta diffusa potremmo scorgere, in controluce, una meravigliosa congiura degli io per
creare una società senza capi e senza dormienti. Una società di liberi e di unici.

IX
Non chiederci la formula
che mondi possa aprirti
sì qualche storta sillaba
e secca come un ramo.
Codesto solo oggi possiamo dirti,
ciò che non siamo,
ciò che non vogliamo
E. Montale

La vita non può essere solo qualcosa a cui aggrapparsi. È un pensiero che sfiora chiunque, almeno una volta.
Abbiamo una possibilità che ci rende più liberi degli dèi: quella di andarcene. È un’idea da assaporare fino in
fondo. Niente e nessuno ci costringe a vivere. Nemmeno la morte. Per questo la nostra vita è una tabula rasa,
una tavoletta che non è ancora stata scritta e che quindi contiene tutte le parole possibili. Con una simile libertà
non si può vivere da schiavi. La schiavitù è fatta per chi è condannato a vivere, per chi è costretto all’eternità,
non per noi. Per noi c’è l’ignoto.

14

Parecchi libertari pensano che il cambiamento della società possa e debba avvenire gradualmente, senza una
rottura improvvisa. Per questo parlano di «sfere pubbliche non statali» dove elaborare nuove idee e nuove pra-
tiche. Lasciando perdere gli aspetti decisamente comici della questione (dove non c’è Stato? come metterlo fra
parentesi?), ciò che si può notare è che il riferimento ideale di questi discorsi rimane il metodo autogestionario e
federalista sperimentato dai sovversivi in alcuni momenti storici (la Comune di Parigi, la Spagna rivoluzionaria,
la Comune di Budapest, eccetera). La piccola banalità che si trascura, però, è che la possibilità di parlarsi e di
cambiar la realtà i ribelli l’hanno presa con le armi. Si dimentica insomma un piccolo particolare: l’insurrezio-
ne. Non si può togliere un metodo (l’assemblea di quartiere, la decisione diretta, il collegamento orizzontale,
eccetera) dal contesto che l’ha reso possibile, e addirittura schierare questo contro quello (con ragionamenti del
tipo «non serve attaccare lo Stato, bisogna autorganizzarsi, rendere concreta l’utopia»). Prima ancora di consi-
derare, ad esempio, cosa hanno significato – e cosa potrebbero significare oggi – i Consigli proletari, bisogna
considerare le condizioni in cui sono nati (il 1905 in Russia, il 18-21 in Germania e in Italia, eccetera). Si è trat-
tato di momenti insurrezionali. Qualcuno ci spieghi come è possibile, oggi, che gli sfruttati decidano in prima
persona su questioni di una qualche importanza senza rompere con la forza la normalità sociale; poi si potrà
parlare di autogestione e di federalismo. Prima ancora di discutere su cosa vorrebbe dire autogestire le attuali
strutture produttive “dopo la rivoluzione”, bisogna affermare una banalità di base: i padroni e la polizia non
sarebbero d’accordo. Non si può discutere di una possibilità trascurando le condizioni che la rendono concreta.
Ogni ipotesi di liberazione è legata alla rottura con l’attuale società.

Facciamo un ultimo esempio. Anche in ambito libertario si parla di democrazia diretta. Si può rispondere
subito che l’utopia anarchica si oppone al metodo della decisione per maggioranza. Giustissimo. Ma il punto è
che nessuno parla concretamente di democrazia diretta. Lasciando perdere coloro che spacciano per democrazia
diretta il suo esatto contrario, cioè la costituzione di liste civiche e la partecipazione alle elezioni municipali,
prendiamo quelli che immaginano reali assemblee cittadine in cui parlarsi senza mediazioni. Su cosa potrebbero
esprimersi i cosiddetti cittadini? Come potrebbero rispondere differentemente, senza cambiare allo stesso tempo
le domande? Come mantenere la distinzione tra una pretesa libertà politica e le attuali condizioni economiche,
sociali e tecnologiche? Insomma, comunque si giri la faccenda, il problema della distruzione rimane. A meno
che non si pensi che una società centralizzata tecnologicamente possa essere allo stesso tempo federalista;
oppure che possa esistere l’autogestione generalizzata in autentiche galere quali sono le attuali città. Dire che
tutto ciò va cambiato gradualmente significa solo ingarbugliare le carte. Senza una rivolta diffusa non si può
cominciare alcun cambiamento. L’insurrezione è la totalità dei rapporti sociali che, non più mascherata delle
specializzazioni del capitale, si apre all’avventura della libertà. L’insurrezione da sola non dà risposte, è vero,
inizia solo a porre le domande. Il punto allora non è: agire gradualmente o agire avventuristicamente. Il punto
è: agire o sognare di farlo.

La critica della democrazia diretta (per restare all’esempio) deve considerare quest’ultima nella sua dimen-
sione concreta. Solo così può andare oltre, pensando quali sono le basi sociali dell’autonomia individuale. Solo
così questo oltre può farsi subito metodo di lotta. Oggi i sovversivi sono nella condizione di dover criticare le
ipotesi altrui definendole in modo più corretto di quanto non facciano i loro stessi sostenitori.

Per affilare meglio i propri ferri.

V
È una verità assiomatica, lapalissiana,
che la rivoluzione non si può fare se non
quando vi sono forze sufficienti per farla.
Ma è una verità storica che le forze
che determinano l’evoluzione e
le rivoluzioni sociali non si calcolano
coi bollettini del censimento
E. Malatesta

7



L’idea della possibilità di una trasformazione sociale oggi non è di moda. Le “masse”, si dice, sono totalmente
addormentate e integrate alle norme sociali. Da una simile constatazione si possono trarre almeno due conclu-
sioni: la rivolta non è possibile; la rivolta è possibile soltanto in pochi. La prima conclusione può a sua volta
scomporsi in un discorso apertamente istituzionale (necessità delle elezioni, delle conquiste legali, eccetera) e in
un altro di riformismo sociale (autorganizzazione sindacale, lotte per i diritti collettivi, eccetera). Allo stesso mo-
do, la seconda conclusione può fondare un discorso avanguardista classico così come un discorso antiautoritario
di agitazione permanente.

Come premessa si può far notare che, nel corso della storia, ipotesi apparentemente opposte hanno avuto un
fondamento comune.

Se si prende, ad esempio, l’opposizione tra socialdemocrazia e bolscevismo, risulta chiaro che entrambi parti-
vano dal presupposto che le masse non hanno una coscienza rivoluzionaria, e che quindi devono essere dirette.
Socialdemocratici e bolscevichi differivano soltanto nel metodo – partito riformista o partito rivoluzionario;
strategia parlamentare o conquista violenta del potere – con cui applicare un identico programma: apportare
dall’esterno la coscienza agli sfruttati.

Prendiamo l’ipotesi di una pratica sovversiva “minoritaria” che rifiuta il modello leninista. In una prospettiva
libertaria, o si abbandona qualsiasi discorso insurrezionale (a favore di una rivolta dichiaratamente solitaria),
oppure prima o poi bisognerà pur porre il problema della portata sociale delle proprie idee e delle proprie
pratiche. Se non si vuole risolvere la questione nell’ambito dei miracoli linguistici (ad esempio dicendo che le
tesi che si sostengono sono già nella testa degli sfruttati, oppure che la propria ribellione è già parte di una
condizione diffusa) un dato di fatto si impone: siamo isolati – il che non vuol dire: siamo pochi.

Agire in pochi non solo non costituisce un limite, ma rappresenta un modo diverso di pensare la stessa
trasformazione sociale. I libertari sono i soli a immaginare una dimensione di vita collettiva non subordinata
all’esistenza di centri direttivi. L’autentica ipotesi federalista è proprio l’idea che rende possibile l’accordo tra
le libere unioni degli individui. I rapporti di affinità sono un modo di concepire l’unione non più sulla base
dell’ideologia e dell’adesione quantitativa, bensì a partire dalla conoscenza reciproca, dalla fiducia e dalla condi-
visione di passioni progettuali. Ma l’affinità nei progetti e l’autonomia dell’azione individuale rimangono lettera
morta se non possono allargarsi senza essere sacrificate a pretese necessità superiori. Il collegamento orizzon-
tale è ciò che rende concreta qualsiasi pratica di liberazione: un collegamento informale, di fatto, in grado di
rompere con ogni rappresentazione. Una società centralizzata non può fare a meno del controllo poliziesco e
di un mortale apparato tecnologico. Per questo, chi non sa immaginare una comunità senza autorità statale
non ha strumenti per criticare l’economia che sta distruggendo il pianeta; chi non sa pensare una comunità di
unici non ha armi contro la mediazione politica. Al contrario, l’idea della libera sperimentazione e dell’unione
di affini come base di nuovi rapporti rende possibile un completo rovesciamento sociale. Solo abbandonando
ogni idea di centro (la conquista del Palazzo d’Inverno oppure, al passo con i tempi, della televisione di Stato) si
può costruire una vita senza imposizioni e senza denaro. In tal senso il metodo dell’attacco diffuso è una forma
di lotta che porta con sé un mondo diverso. Agire quando tutti predicano l’attesa, quando non si può contare sui
grandi sèguiti, quando non si sa in anticipo se si otterranno risultati – agire in tal modo significa già affermare
per cosa ci si batte: una società senza misura. Ecco allora che l’azione in piccoli gruppi di affini contiene la più
importante delle qualità – quella di non essere un semplice accorgimento tattico, ma di realizzare allo stesso
tempo il proprio fine. Liquidare la menzogna della transizione (la dittatura prima del comunismo, il potere pri-
ma della libertà, il salario prima della presa nel mucchio, la certezza del risultato prima dell’azione, le richieste
di finanziamenti prima dell’espropriazione, le “banche etiche” prima dell’anarchia, eccetera) significa fare della
rivolta stessa un modo differente di concepire i rapporti. Attaccare subito l’idra tecnologica vuol dire pensare
una vita senza poliziotti dal camice bianco (il che significa: senza l’organizzazione economica e scientifica che li
rende necessari); attaccare subito gli strumenti della domesticazione mediatica vuol dire creare relazioni libere
dalle immagini (il che significa: libere dalla passività quotidiana che le fabbrica). Chi strilla che non è più – o
non è ancora – tempo di rivolta, ci rivela in anticipo qual è la società per cui si batte. Al contrario, sostene-
re la necessità di un’insurrezione sociale, di un movimento incontenibile che rompa con il Tempo storico per
fare emergere il possibile, significa dire una cosa semplice: non vogliamo dirigenti. Oggi l’unico federalismo
concreto è la ribellione generalizzata.

8

VIII
Facile è colpire un uccello
a volo uniforme
B. Gracián

Il desiderio di cambiare subito la propria vita non solo lo comprendiamo, ma è l’unico criterio con cui cer-
chiamo i nostri complici. Lo stesso vale per quello che si può chiamare un bisogno di coerenza. La volontà di
vivere le proprie idee e di creare la teoria a partire dalla propria vita non è certo la ricerca di esemplarità (e del
suo rovescio paternalista e gerarchico), bensì il rifiuto di ogni ideologia, compresa quella del piacere. Da chi si
accontenta degli spazi che riesce a ritagliarsi – e a salvaguardare – in questa società, ci separa, ancor prima del-
la riflessione, il modo stesso di palpare l’esistenza. Ma ugualmente distante sentiamo chi vorrebbe disertare la
normalità quotidiana per affidarsi alla mitologia della clandestinità e dell’organizzazione combattente, cioè per
rinchiudersi in altre gabbie. Non c’è alcun ruolo, per quanto legalmente rischioso, che possa sostituire il cam-
biamento reale dei rapporti. Non c’è scorciatoia a portata di mano, non esiste un salto immediato nell’altrove.
La rivoluzione non è una guerra.

L’infausta ideologia delle armi ha già trasformato, in passato,il bisogno di coerenza di pochi nel gregarismo
dei più. Che le armi si rivoltino infine contro l’ideologia.

Chi ha la passione dello sconvolgimento sociale e una visione “personale” dello scontro di classe, qualcosa
vuole farla subito. Se analizza le trasformazioni del capitale e dello Stato, è per decidersi ad attaccarli, non
certo per andare a dormire con le idee più chiare. Se non ha introiettato i divieti e le distinzioni della legge
e della morale dominante, cerca di usare tutti gli strumenti per determinare le regole del proprio gioco. La
penna e la pistola sono ugualmente armi per lui, a differenza dello scrittore e del soldato, per cui sono faccende
professionali e dunque di identitàmercantili. Il sovversivo rimane tale anche senza penna e senza pistola, rimane
tale finché conserva l’arma che contiene tutte le altre: la propria risolutezza.

La “lotta armata” è una strategia che può essere messa al servizio di qualsiasi progetto. La guerriglia è usata
anche oggi da organizzazioni il cui programma è nella sostanza socialdemocratico; semplicemente, sostengo-
no le proprie rivendicazioni con una pratica militare. La politica si può fare anche con le armi. In qualsiasi
trattativa con il potere – in qualsiasi rapporto, cioè, che mantenga quest’ultimo come interlocutore, ancorché
avversario – chi vuole negoziare deve porsi come forza rappresentativa. Rappresentare una realtà sociale vuol
dire, in questa prospettiva, ridurla alla propria organizzazione. Lo scontro armato non lo si vuole allora diffuso
e spontaneo, ma legato alle diverse fasi delle trattative. L’organizzazione ne gestirà i risultati. I rapporti tra i
membri dell’organizzazione e tra quest’ultima e l’esterno riflettono di conseguenza quello che è un programma
autoritario; portano la gerarchia e l’obbedienza nel cuore.

Per chi si prefigge la conquista violenta del potere politico il problema non è molto diverso. Si tratta di
propagandare la propria forza di avanguardia in grado di dirigere il movimento rivoluzionario. La “lotta armata”
è presentata come la forma superiore delle lotte sociali. Chi è più rappresentativo militarmente – grazie alla
riuscita spettacolare delle azioni – costituisce dunque l’autentico partito armato. I processi e i tribunali popolari
sono la conseguente messa in scena di chi vuole sostituirsi allo Stato.

Lo Stato, dal canto suo, ha tutto l’interesse a ridurre la minaccia rivoluzionaria ad alcune organizzazioni
combattenti, per trasformare la sovversione in uno scontro tra due eserciti: le istituzioni da un lato e il partito
armato dall’altro. Ciò che il dominio teme è la rivolta generalizzata e anonima. L’immagine mediatica del “ter-
rorista” lavora insieme alla polizia alla difesa della pace sociale. Il cittadino applaude o si spaventa, ma rimane
comunque cittadino, cioè spettatore.

È l’abbellimento riformista dell’esistente ad alimentare la mitologia armata, producendo la falsa alternativa
tra la politica legale e la politica clandestina. Basta notare quanti sinceri democratici della sinistra si commuo-
vono per la guerriglia in Messico o in America latina. La passività ha sempre bisogno di guide e di specialismi.
Quando è delusa da quelli tradizionali, si accoda ai nuovi.

Un’organizzazione armata – con un programma e una sigla – specifica ai rivoluzionari, può avere certamente
caratteristiche libertarie, così come la rivoluzione sociale che molti anarchici vogliono è, senza dubbio, anche

13



chi sono i nostri complici e che abbiamo bisogno di una tempesta sociale per scoprirlo. Oggi ciascuno di noi
decide in che misura gli altri non possono decidere (abdicando alla propria possibilità di scelta si fa funzionare
un mondo di automi). Durante l’insurrezione la possibilità di scegliere si fa largo con le armi e con le armi
bisogna difenderla, perché è sul suo cadavere che nasce la reazione. Per quanto minoritario (ma poi rispetto a
quale unità di riferimento?) nelle sue forze attive, il fenomeno insurrezionale può prendere dimensioni estrema-
mente ampie, ed è in questo che esso rivela la sua natura sociale. Più estesa ed entusiasta è la ribellione, meno
lo scontro militare diventa la sua misura. Con l’allargarsi dell’autorganizzazione armata degli sfruttati si rivela
tutta la fragilità dell’ordine sociale e si afferma la consapevolezza che la rivolta, così come i rapporti gerarchici e
mercantili, è ovunque. Chi pensa alla rivoluzione come ad un colpo di Stato, invece, ha una concezione militare
dello scontro. Qualsiasi organizzazione che si pone come avanguardia degli sfruttati tende a nascondere il fatto
che il dominio è un rapporto sociale e non un semplice quartiere generale da conquistare; diversamente come
giustificherebbe il proprio ruolo?

La cosa più utile che si può fare con le armi è quella di renderle quanto più inutili possibile. Ma il proble-
ma delle armi rimane astratto se non lo si lega al rapporto tra rivoluzionari e sfruttati, tra organizzazione e
movimento reale.

Troppo spesso, purtroppo, i rivoluzionari hanno preteso di essere la coscienza degli sfruttati, di rappresen-
tarne il grado di maturità sovversiva. Il “movimento sociale” è diventato così la giustificazione del partito (che
nella versione leninista diventa un’élite di professionisti della rivoluzione). Il circolo vizioso è che più ci si
separa dagli sfruttati, più si deve rappresentare un rapporto che manca. La sovversione viene così ridotta alle
proprie pratiche, e la rappresentazione diventa l’organizzazione di un racket ideologico – la versione burocra-
tica dell’appropriazione capitalista. Il movimento rivoluzionario si identifica allora con la sua espressione “più
avanzata”, la quale ne realizza il concetto. La dialettica hegeliana della totalità offre un perfetto impianto a
questa costruzione.

Ma esiste anche una critica della separazione e della rappresentazione che giustifica l’attesa e valorizza il
ruolo dei critici. Con il pretesto di non separarsi dal “movimento sociale” si finisce col denunciare ogni pratica
di attacco in quanto “fuga in avanti” o mera “propaganda armata”. Ancora una volta il rivoluzionario è chiamato
a “disvelare”, magari nella sua stessa inazione, le condizioni reali degli sfruttati. Di conseguenza nessuna rivolta
è possibile al di fuori di un movimento sociale visibile. Chi agisce, allora, deve per forza volersi sostituire ai
proletari. L’unico patrimonio da difendere diventa la “critica radicale”, la “lucidità rivoluzionaria”. La vita è
misera, quindi non si può che teorizzare le miseria. La verità innanzitutto. In questo modo la separazione tra i
sovversivi e gli sfruttati non è per niente eliminata, ma solo spostata. Noi non siamo sfruttati accanto ad altri
sfruttati; i nostri desideri, la nostra rabbia e le nostre debolezze non fanno parte dello scontro di classe. Mica
possiamo agire quando ci pare: abbiamo una missione – anche se non si chiama certo così – da compiere. C’è
chi si sacrifica al proletariato con l’azione e chi con la passività.

Questo mondo ci sta avvelenando, ci costringe ad attività inutili e nocive, ci impone di aver bisogno di de-
naro e ci priva di rapporti appassionanti. Stiamo invecchiando tra uomini e donne senza sogni, stranieri in
un presente che non lascia spazio ai nostri slanci più generosi. Non siamo partigiani di alcuna abnegazione.
Semplicemente quello che questa società sa offrire come il meglio (la carriera, la fama, la vincita improvvisa,
l’ “amore”) non ci interessa. Il comando ci ripugna tanto quanto l’obbedienza. Siamo sfruttati come gli altri e
vogliamo farla finita, subito, con lo sfruttamento. La rivolta per noi non ha bisogno di altre giustificazioni.

La nostra vita ci sfugge e ogni discorso di classe che non parta da questo non è che una menzogna. Non
vogliamo dirigere né sostenere movimenti sociali, ma partecipare a quelli che esistono nella misura in cui vi
riconosciamo esigenze comuni. In una prospettiva smisurata di liberazione, non ci sono forme di lotta superiori.
La rivolta ha bisogno di tutto, giornali e libri, armi ed esplosivi, riflessioni e bestemmie, veleni, pugnali ed
incendi. L’unico problema interessante è come mescolarli.

12

Per rifiutare ogni forma di centralizzazione occorre oltrepassare l’idea quantitativa della lotta, l’idea, cioè, di
chiamare a raccolta gli sfruttati per uno scontro frontale con il potere. Occorre pensare un altro concetto di
forza – per bruciare i bollettini del censimento e cambiare la realtà.

Regola principale: non agire in massa. Conducete un’azione in tre o in quattro al massimo. Il nu-
mero dei piccoli gruppi deve essere quanto più grande possibile e ciascuno di loro deve imparare
ad attaccare e scomparire velocemente. La polizia cerca di schiacciare una folla di un migliaio di
persone con un solo gruppo di cento cosacchi. È più facile battere un centinaio di uomini che uno
solo, specialmente se questi colpisce di sorpresa e scompare misteriosamente. La polizia e l’eserci-
to saranno senza potere se Mosca è coperta di questi piccoli distaccamenti inafferrabili. […] Non
occupare roccaforti. Le truppe saranno sempre in grado di prenderle o semplicemente di distrug-
gerle grazie alla loro artiglieria. Le nostre fortezze saranno i cortili interni od ogni luogo da cui è
agevole colpire e facile partire. Se dovessero prendere questi luoghi, non vi troverebbero nessuno
e avrebbero perso numerosi uomini. È impossibile per loro prenderli tutti poiché dovrebbero, per
questo, riempire ogni casa di cosacchi.

Avviso agli insorti, Mosca, 11 dicembre 1905

VI
La poesia consiste
nel fare matrimoni
e divorzi illegali tra le cose
F. Bacon

Pensare un altro concetto di forza. Forse è proprio questa la nuova poesia. In fondo, cos’è la rivolta sociale
se non un gioco generalizzato di matrimoni e divorzi illegali tra le cose?

La forza rivoluzionaria non è una forza uguale e contraria a quella del potere. Se fosse così saremmo già
sconfitti, perché ogni cambiamento sarebbe l’eterno ritorno della costrizione. Tutto si ridurrebbe a uno scontro
militare, a una danza macabra di stendardi. Ma i movimenti reali sfuggono sempre a uno sguardo quantitativo.

Lo Stato e il capitale hanno i più sofisticati sistemi di controllo e di repressione. Come contrastare questo
Moloch? Il segreto consiste nell’arte di scomporre e ricomporre. Il movimento dell’intelligenza è un gioco con-
tinuo di scomposizioni e di corrispondenze. Lo stesso vale per la pratica sovversiva. Criticare la tecnologia, ad
esempio, significa comporne il quadro generale, vederla non come semplice insieme di macchine, bensì come
rapporto sociale, come sistema; significa comprendere che uno strumento tecnologico riflette la società che
l’ha prodotto e che la sua introduzione modifica i rapporti tra gli individui. Criticare la tecnologia vuol dire
rifiutare la subordinazione di ogni attività umana ai tempi del profitto. Diversamente ci si ingannerebbe sulla
sua portata, sulla sua pretesa neutralità, sulla reversibilità delle sue conseguenze. Subito dopo, però, occorre
scomporla nelle sue mille ramificazioni, nelle sue realizzazioni concrete che ci mutilano ogni giorno di più;
occorre capire che la diffusione delle strutture produttive e di controllo che essa permette rende più semplice
il sabotaggio. Diversamente sarebbe impossibile attaccarla. Lo stesso vale per le scuole, le caserme, gli uffici.
Si tratta di realtà inseparabili dai generali rapporti gerarchici e mercantili, ma che si concretizzano in luoghi e
uomini determinati.

Come rendersi visibili – noi, così pochi – agli studenti, ai lavoratori, ai disoccupati? Se si pensa in termini
di consenso e di immagine (rendersi visibili, appunto), la risposta è scontata: sindacati e marpioni politici sono
più forti di noi. Ancora una volta, ciò che fa difetto è la capacità di comporre-scomporre. Il riformismo agisce
sul dettaglio, e in modo quantitativo: mobilita i grandi numeri per cambiare alcuni elementi isolati del potere.
Una critica globale della società, invece, può far emergere una visione qualitativa dell’azione. Proprio perché
non esistono centri o soggetti rivoluzionari cui subordinare i propri progetti, ogni realtà sociale rinvia al tutto
di cui è parte. Che si tratti di inquinamento, di carcere o di urbanistica, un discorso realmente sovversivo finisce

9



per mettere in questione tutto. Oggi più che mai, un progetto quantitativo (raccogliere gli studenti, i lavoratori
o i disoccupati in organizzazioni permanenti con un programma specifico) non può che agire sul dettaglio,
togliendo alle azioni la loro forza principale – quella di porre questioni irriducibili alle separazioni di categoria
(studenti, lavoratori, immigrati, omosessuali, eccetera). Tanto più che il riformismo è sempre più incapace di
riformare qualcosa (si pensi alla disoccupazione, falsamente presentata come un guasto – risolvibile – nella
razionalità economica). Qualcuno diceva che ormai persino la richiesta di cibo non avvelenato è in se stessa un
progetto rivoluzionario, dal momento che per soddisfarla bisognerebbe cambiare tutti i rapporti sociali. Ogni
rivendicazione rivolta a un interlocutore preciso porta in sé la propria sconfitta, se non altro per la ragione
che nessuna autorità può risolvere – nemmeno volendo – un problema di portata generale. A chi rivolgersi per
contrastare l’inquinamento dell’aria?

Quegli operai che, durante uno sciopero selvaggio, portavano uno striscione su cui era scritto Non chiediamo
nulla, avevano compreso che la sconfitta è nella rivendicazione stessa («contro il nemico la rivendicazione è
eterna» rammenta una legge delle XII tavole). Alla rivolta non rimane che prendersi tutto. Come aveva detto
Stirner: «Per quanto voi concediate loro, essi chiederanno sempre di più, perché ciò che vogliono è niente meno
che questo: la fine di ogni concessione».

E allora? Allora si può pensare di agire in pochi senza agire isolatamente, con la consapevolezza che qualche
buon contatto serve di più, in situazioni esplosive, dei grandi numeri. Molto spesso lotte sociali tristemente
rivendicative sviluppano metodi più interessanti degli obiettivi (un gruppo di disoccupati, ad esempio, che
chiede lavoro e finisce col bruciare un ufficio di collocamento). Certo si può starsene in disparte a dire che
il lavoro non va preteso, ma distrutto. Oppure si può cercare di unire la critica dell’economia a quell’ufficio
bruciato appassionatamente, la critica dei sindacati a un discorso di sabotaggio. Ogni obiettivo di lotta specifico
racchiude in sé, pronta ad esplodere, la violenza di tutti i rapporti sociali. La banalità delle loro cause immediate,
si sa, è il biglietto da visita delle rivolte nella storia.

Cosa potrebbe fare un gruppo di compagni risoluti in situazioni simili? Non molto, se non ha già pensato (per
esempio) a come distribuire un volantino o a quali punti della città allargare un blocco di protesta; qualcosa di
più, se un’intelligenza gaia e facinorosa gli fa dimenticare i grossi numeri e le grandi strutture organizzative.

Senza voler rinnovare per questo la mitologia dello sciopero generale come condizione scatenante l’insurre-
zione, è abbastanza chiaro che l’interruzione dell’attività sociale rimane un punto decisivo. Verso questa paralisi
della normalità deve tendere l’azione sovversiva, quale che sia la causa di uno scontro insurrezionale. Se gli stu-
denti continuano a studiare, gli operai – quelli rimasti – e gli impiegati a lavorare, i disoccupati a preoccuparsi
dell’occupazione, nessun cambiamento è possibile. La pratica rivoluzionaria sarà sempre sopra la gente. Un’orga-
nizzazione separata delle lotte sociali non serve né a scatenare la rivolta né ad allargarne e difenderne la portata.
Se è vero che gli sfruttati si accodano a coloro che sanno garantire, nel corso delle lotte, maggiori miglioramenti
economici – se è vero, cioè, che ogni lotta rivendicativa ha un carattere necessariamente riformista –, sono i
libertari che possono spingere attraverso i metodi (l’autonomia individuale, l’azione diretta, la conflittualità per-
manente) a oltrepassare il quadro della rivendicazione, a negare tutte le identità sociali (professore, impiegato,
operaio, eccetera). Un’organizzazione rivendicativa permanente specifica ai libertari rimarrebbe a fianco delle
lotte (solo pochi sfruttati potrebbero scegliere di farne parte), oppure perderebbe la propria peculiarità libertaria
(nell’ambito delle lotte sindacali, i più professionali sono i sindacalisti). Una struttura organizzativa formata da
rivoluzionari e sfruttati può rimanere conflittuale solo se è legata alla temporaneità di una lotta, a un obiettivo
specifico, alla prospettiva dell’attacco; insomma se è una critica in atto del sindacato e della collaborazione con
i padroni.

Al momento non si può dire rimarchevole la capacità dei sovversivi di lanciare lotte sociali (antimilitariste,
contro le nocività ambientali, eccetera). Resta l’altra ipotesi (resta, ben inteso, per chi non si ripete che «la
gente è complice e rassegnata», e buona notte ai suonatori), quella di un intervento autonomo in lotte – o in
rivolte più o meno estese – che nascono spontaneamente. Se si cercano chiari discorsi sulla società per cui gli
sfruttati si battono (come ha preteso qualche fine teorico di fronte a una recente ondata di scioperi), si può
starsene tranquillamente a casa. Se ci si limita – cosa in fondo non molto diversa – ad “aderire criticamente”,
si aggiungeranno le proprie bandiere rosse e nere a quelle di partiti e sindacati. Ancora una volta la critica del
dettaglio si sposa col modello quantitativo. Se si pensa che quando i disoccupati parlano di diritto al lavoro si

10

deve fare altrettanto (con i debiti distinguo a proposito di salario e “attività socialmente utile”), allora l’unico
luogo dell’azione appare la piazza affollata di manifestanti. Come sapeva il vecchio Aristotele, senza unità di
tempo e di luogo non c’è rappresentazione possibile.

Ma chi l’ha detto che ai disoccupati non si può parlare – praticandoli – di sabotaggio, di abolizione del diritto,
o del rifiuto di pagare l’affitto? Chi l’ha detto che, durante uno sciopero di piazza, l’economia non può essere
criticata altrove? Dire ciò che il nemico non si aspetta ed essere dove non ci attende. Questa è la nuova poesia.

VII
Siamo troppo giovani,
non possiamo più aspettare
Scritta murale a Parigi

La forza di un’insurrezione è sociale, non militare. La misura per valutare la portata di una rivolta generaliz-
zata non è lo scontro armato, bensì l’ampiezza della paralisi dell’economia, della presa di possesso dei luoghi di
produzione e di distribuzione, della gratuità che brucia ogni calcolo, della diserzione degli obblighi e dei ruoli
sociali; in breve, lo sconvolgimento della vita. Nessuna guerriglia, per quanto efficace, può sostituirsi a questo
grandioso movimento di distruzione e di trasformazione. L’insurrezione è l’emergere leggero di una banalità:
nessun potere può reggersi senza la servitù volontaria di chi lo subisce. Niente meglio della rivolta rivela che a
far funzionare la macchina assassina dello sfruttamento sono gli sfruttati stessi. L’interruzione allargata e sel-
vaggia dell’attività sociale scalza d’un colpo la coltre dell’ideologia e fa apparire i reali rapporti di forza; lo Stato
si mostra così per quello che è – l’organizzazione politica della passività. L’ideologia da un lato e la fantasia
dall’altro svelano allora tutto il loro peso materiale. Gli sfruttati non fanno che scoprire una forza che hanno
sempre avuto, finendola con l’illusione che la società si riproduca da sola – o che qualche talpa scavi al loro
posto. Essi insorgono contro il proprio passato di obbedienza – ciò che è Stato, appunto – contro l’abitudine
eretta a difesa del vecchio mondo. La congiura degli insorti è la sola occasione in cui la “collettività” non è la
notte che denuncia alla polizia il volo delle lucciole, né la menzogna che fa della somma dei malesseri indivi-
duali un bene comune, ma il nero che dà alla differenza la forza della complicità. Il capitale è innanzitutto la
comunità della delazione, l’unione che fa la debolezza degli individui, un essere-insieme che ci rende divisi. La
coscienza sociale è una forza interiore che ripete: «Gli altri accettano». La forza reale degli sfruttati si erge così
contro di essi. L’insurrezione è il processo che libera questa forza, portandola a fianco del piacere di vivere e
dell’autonomia; è il momento in cui si pensa reciprocamente che la cosa migliore che si può fare per gli altri è
liberare se stessi. In tal senso essa è «un movimento collettivo di realizzazione individuale».

La normalità del lavoro e del “tempo libero”, della famiglia e del consumo, uccide ogni cattiva passione per
la libertà. (In questo stesso momento, mentre scriviamo queste righe, siamo separati dai nostri simili, e questa
separazione sgrava lo Stato del peso di proibirci di scrivere). Senza una frattura violenta con l’abitudine nessun
cambiamento è possibile. Ma la rivolta è sempre opera di minoranze. Attorno c’è la massa, pronta a farsi stru-
mento di dominio (per il servo che si ribella, il “potere” è allo stesso tempo la forza del padrone e l’obbedienza
degli altri servi) oppure ad accettare per inerzia il cambiamento in atto. Il più grande sciopero generale selvag-
gio della storia – quello del Maggio francese – non ha coinvolto che un quinto della popolazione di un unico
Stato. Da questo non consegue che la sola conclusione è quella di impadronirsi del potere per dirigere le masse,
né che bisogna presentarsi come la coscienza del proletariato; ma semplicemente che non esiste alcun salto tra
la società attuale e la libertà. L’attitudine servile e passiva non è faccenda che si risolve in qualche giorno né in
qualche mese. Ma il suo contrario deve farsi spazio e prendersi il proprio tempo. Lo sconvolgimento sociale non
è che la condizione di partenza.

Il disprezzo della “massa” non è qualitativo, bensì ideologico, cioè subordinato alle rappresentazioni domi-
nanti. Il popolo del capitale esiste, certo, ma non ha contorni precisi. È pur sempre dalla massa anonima che
escono, ammutinandosi, l’ignoto e la volontà di vivere. Dire che siamo gli unici ribelli in un mare di sottomissio-
ne è in fondo rassicurante, perché chiude la partita in anticipo. Noi diciamo semplicemente che non sappiamo

11


