
GUERRA
SOCIALE,
TENSIONE

ANTISOCIALE

GUERRA
SOCIALE,
TENSIONE

ANTISOCIALE
espansione di

23 TESI SULLA RIVOLTA



La distro Josep Gardenyes è un archivio digitale di fanzine, opuscoli e volantini 
(attivo tra il 2012 e il 2016)  teso a condividere e diffondere testi ritenute di 
importanza strategica nelle lotte attuali.

Perché proprio Josep Gardenyes?

Nell'Enciclopedia Storica dell'Anarchismo Spagnolo troviamo i seguenti dati.

Nato a Camarasa (Lérida, secondo altri a Monistrol), da dove fu espulso dalla 
guardia civile, viaggiò attraverso la Francia e l'Argentina. A Barcellona riapparve 
intorno al 1919 come anarchico bohémien, anno in cui fu incarcerato per aver 
aggredito i crumiri a Igualada. Negli anni successivi fu spesso incarcerato (sette 
mesi tra il 1919 e il 1920 a Barcellona e di nuovo nel 1921 a Montjuich). Lettore e 
scrittore instancabile, anche manifestante (Manresa, 1920), presente nei gruppi 
d’azione (con Talens, Climent e Bermejo) contro il terrorismo dell'Sindicato Libre, 
dell'associazione padronale e del Governo (intervenne nel frustrato attentato 
all'Anido del 1922), visse miseramente, nutrendosi dei magri profitti prodotti dalle 
svendite ambulanti della stampa anarchica. Si sentiva quasi idolatrato per Seguí (ha 
giustiziato un sicario dell'Sindicato Libre che ha attaccato il Noi). Nel gennaio 1925 
firmò con Peiró e Pestaña un appello a favore della riorganizzazione dei sindacati in  
Solidaridad Proletaria. Durante la dittatura di Primo de Rivera subì la carcerazione 
(uscì dal carcere di San Miguel de los Reyes alla fine del 1930) e con la Repubblica 
dimostrò un'audacia e un coraggio incommensurabili (secondo quanto si dice, 
disarmò 3.000 somatenisti). La Repubblica, però, gli fu disastrosa poiché, si dice, si 
mescolò a cattive compagnie e finì in prigione (del resto nel 1931 si mobilitò a 
Martorell e anche nel settembre 1934 scrisse su El Sembrador, e in un piano molto 
rivoluzionario). Rilasciato nel luglio 1936, aveva perso gran parte del suo precedente 
idealismo, ma ciò non gli impedì di combattere vigorosamente sulle barricate più 
pericolose di Barcellona. La sua fine, evidentemente immeritata per carriera ed 
eccessi, fu inaspettata: la CNT lo fucilò nel 1936 per aver conservato alcuni gioielli 
raccolti in un appartamento abbandonato (secondo altri faceva parte di un gruppo 
che, mascherandosi con stemmi della FAI, saccheggiò negozi di alimentari) e morì 
con dignità: non c’era alcuna giustificazione, “devo essere pazzo”, disse, e pretese 
che fosse giustiziato.

La chiara linea moralistica dell'autore e la fonte di parte di queste informazioni 
(l'inaffidabile García Oliver) ci portano a un dubbio: o Gardenyes ha davvero 
chiesto alla CNT di giustiziarlo, oppure Gardenyes da buon anarchico non si è 
scusato per aver rubato alla borghesia e quell’aneddoto è un’altra invenzione di 
Oliver e di altri dirigenti anarco-burocratici per nascondere, dietro uno sfondo 
morale, il fatto che la CNT era diventata un organo dello Stato.

In ogni caso, questa ambiguità ci permette di ricordarlo senza trasformarlo in un 
eroe e di valorizzare ulteriormente il martirologio anarchico. Se l'Organizzazione lo 
ha assassinato e ha nascosto il fatto (come fece con altri irriducibili illegalisti dopo 
il luglio '36) o se Gardenyes si è davvero così ingannato da pentirsi di una rapina e 
chiedere giustizia, la sua morte infamante serve a dimostrare che lo Stato è 
ovunque, dall'alto al basso.

Con il ricordo dei nostri fallimenti possiamo finire di tradire noi stessi e di 
attaccare lo spirito di dominio ovunque si trovi.



di Josep Gardenyes

23 Tesis en Torno a la Revuelta (autunno 2010)
e Guerra Social, Tensión Antisocial (autunno 2011) 

sono apparsi originariamente in catalano su
josepgardenyes.wordpress.com

tradotto ed editato da 
Robin Book 2024

FUCK COPYRIGHT

GUERRA
SOCIALE,
TENSIONE

ANTISOCIALE
espansione di 

23 TESI SULLA RIVOLTA



2

[Per questioni di brevità e ridondanza ci limitiamo a riportare solamente i titoli delle 23 tesi 
sulla rivolta e non la loro discussione, in quanto riprese ed approfondite nelle pagine che 
seguono. Il testo completo è facilmente reperibile online in catalano e in inglese, ndt]

1. Le molteplici sconfitte subite dai ribelli occidentali, nelle 
quali noi perdiamo vincendo, derivano dal fatto che non 
siamo consapevoli di essere stati i primi colonizzati.

2. La produzione è innanzitutto uno strumento di controllo.

3. La classe borghese e quella proletaria non esistono.

4. La realtà è policentrica.

5. La strategia anarchica consiste semplicemente nel 
decidere cosa fare, in ogni momento, con le relazioni e le 
forze che abbiamo a disposizione.

6. L'individuo occidentale è immondo.

7. Il capitalismo vuole che sopravviviamo.

8. L'attivismo monotematico è l'alienazione capitalista nel 
campo della lotta.

9. La rivolta è la rinascita della società.

10. Siamo le prime erbacce.

11. Il motto principale del ribelle, l'asse strategico dell'in-
sorto, è "la società contro lo Stato".

12. Se non sappiamo da dove veniamo, non possiamo 
sapere dove stiamo andando.

13. Contro l’isolamento imposto dal sistema, la nostra 

forza sta nel partire dalla visibilità e nel guadagnare pre-
senza.

14. Ogni momento è quello giusto per sviluppare la capaci-
tà di attaccare con agilità e facilità.

15. La passione per la distruzione deve essere una passio-
ne creativa.

16. Contro il loro isolamento e la loro repressione, dobbia-
mo intensificare l'esistenza di reti profonde con un alto 
livello di connettività.

17. Il compito più difficile e più trascurato, in un mondo 
scomparso, è apparire nella vita degli altri.

18. L'immaginazione non è un lusso o un gioco da bambini, 
ma l'accesso a un terreno di lotta essenziale, una terra da 
rioccupare, l'unica su cui abbiamo un vantaggio.

19. Se il mondo ha un centro, è lì che perdiamo.

20. Le rotture non possono essere pianificate, ma possono 
essere incoraggiate e prolungate: questo è il nostro com-
pito più delicato.

21. Le insurrezioni si estendono solo nella misura in cui la 
società può alimentarle.

22. Il passo successivo della rivolta, sul quale possiamo 
solo fare delle supposizioni, è la distruzione della normali-
tà.

23. Probabilmente non vinceremo mai, anche se è vero 
che non perderemo mai.

G U E R R A  S O C I A L E



3

[Per questioni di brevità e ridondanza ci limitiamo a riportare solamente i titoli delle 23 tesi 
sulla rivolta e non la loro discussione, in quanto riprese ed approfondite nelle pagine che 
seguono. Il testo completo è facilmente reperibile online in catalano e in inglese, ndt]

1. Le molteplici sconfitte subite dai ribelli occidentali, nelle 
quali noi perdiamo vincendo, derivano dal fatto che non 
siamo consapevoli di essere stati i primi colonizzati.

2. La produzione è innanzitutto uno strumento di controllo.

3. La classe borghese e quella proletaria non esistono.

4. La realtà è policentrica.

5. La strategia anarchica consiste semplicemente nel 
decidere cosa fare, in ogni momento, con le relazioni e le 
forze che abbiamo a disposizione.

6. L'individuo occidentale è immondo.

7. Il capitalismo vuole che sopravviviamo.

8. L'attivismo monotematico è l'alienazione capitalista nel 
campo della lotta.

9. La rivolta è la rinascita della società.

10. Siamo le prime erbacce.

11. Il motto principale del ribelle, l'asse strategico dell'in-
sorto, è "la società contro lo Stato".

12. Se non sappiamo da dove veniamo, non possiamo 
sapere dove stiamo andando.

13. Contro l’isolamento imposto dal sistema, la nostra 

forza sta nel partire dalla visibilità e nel guadagnare pre-
senza.

14. Ogni momento è quello giusto per sviluppare la capaci-
tà di attaccare con agilità e facilità.

15. La passione per la distruzione deve essere una passio-
ne creativa.

16. Contro il loro isolamento e la loro repressione, dobbia-
mo intensificare l'esistenza di reti profonde con un alto 
livello di connettività.

17. Il compito più difficile e più trascurato, in un mondo 
scomparso, è apparire nella vita degli altri.

18. L'immaginazione non è un lusso o un gioco da bambini, 
ma l'accesso a un terreno di lotta essenziale, una terra da 
rioccupare, l'unica su cui abbiamo un vantaggio.

19. Se il mondo ha un centro, è lì che perdiamo.

20. Le rotture non possono essere pianificate, ma possono 
essere incoraggiate e prolungate: questo è il nostro com-
pito più delicato.

21. Le insurrezioni si estendono solo nella misura in cui la 
società può alimentarle.

22. Il passo successivo della rivolta, sul quale possiamo 
solo fare delle supposizioni, è la distruzione della normali-
tà.

23. Probabilmente non vinceremo mai, anche se è vero 
che non perderemo mai.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



4

Le radici di una pratica specifica sono sempre moltepli-
ci, così come la riflessione critica che ne può derivare è 
contestualmente particolare e multipla. 

Il testo che segue è stato scritto nel contesto spagnolo 
precedente e nel mentre di quello che poi divenne 
conosciuto come movimento del 15M, noto anche come 
movimento degli indignados, che si concretizzo appunto 
dal 15 maggio 2011, inserendosi nel più ampio clima di 
sollevazioni, rivolte e veri e propri moti insurrezionali che 
dal 2008 cominciarono ad interessare moltissimi paesi 
occidentali e non. 

Le influenze su Tensión Antisocial sono internazionali, da 
Novatore alla Federici, ma la visione stessa è stata 
forgiata nell'esperienza di lotte, alcune isolate e altre 
popolari, che hanno scosso le strade di Barcellona del 
periodo, con una prospettiva, soprattutto sui temi del 
colonialismo e del razionalismo, affatto diffusa negli 
ambienti movimentisti e anarchisti occidentali. La nostra 
speranza è di alimentare una conversazione in corso, di 
portata internazionale e di lunga durata, e portare una 
piccola dose di chiarezza o ispirazione alle lotte che 
scriveranno i prossimi capitoli di questa conversazione.

G U E R R A  S O C I A L E



5

Dedicato a Gracia la Valle. 
513 anni dopo, la ricordiamo ancora. 

[fu la prima donna bruciata viva per stregoneria dall’Inquisizione 
spagnola, nel 1498 a Saragozza, ndt]

“Non saranno le streghe 
a bruciare questa volta!”

—Blackbird Raum, Witches, 2007

UNA CONVERSAZIONE TRA SORDI E MUTI

Da qualche tempo, c'è un abisso ideologico tra le insorti che vogliono 
sinceramente distruggere lo Stato, il Capitale e il patriarcato, e creare un 
mondo libero e solidale. Dicono che ci siano sociali e antisociali. Sebbene 
comune, è una divisione imprecisa, e proprio per questo motivo la usiamo 
qui, per non forzare le categorie date ma per rivelare una falsa dicotomia.

In generale, il dibattito è stato solo una distrazione, una confusione inten-
zionale di termini per difendere posizioni già scelte. Dicono che è facile 
ricavare tronchi da un albero caduto, ma se l'albero stesso è fittizio, il suo 
legno non produrrà molto fuoco. Per dissipare un po' il fumo, esaminiamo 
un episodio tipico di questo dibattito in modo da poter vedere chiaramen-
te l'essenza della guerra sociale e della tensione antisociale.

Nell'introduzione al testo ¡Enrabiaos! Algunos apuntes acerca de la #Spani-
sh revolution e in un articolo della rivista Terra Cremada ("No dar el brazo 
a torcer") possiamo osservare atteggiamenti molto distinti, ma in ogni 
testo criticano un fantoccio. Scelgo queste due pubblicazioni perché 
dimostrano una qualità di pensiero e includono testi molto buoni. In altre 
parole, non sono le tipiche denunce del tipo "tutto è una stronzata" che 
sono abbastanza buone solo per essere scritte sul muro di un bagno 

pubblico. Ciò significa anche che la conversazione tra i sordi e i muti ha 
raggiunto un livello avanzato. In ¡Enrabiaos! troviamo le seguenti frasi:

“Ci diranno che stiamo perdendo un'opportunità di 'presentare 
il nostro discorso' [non andando nella piazza occupata]. Non 
siamo né evangelisti né politici professionisti, non abbiamo 
bisogno di 'presentare il nostro discorso' e, in effetti, non c'è 
niente di più sbagliato che pensare di avere un unico discorso. 
Le nostre idee sono lì ovunque le persone mettano in discus-
sione l'autorità, la proprietà privata, i privilegi e lo sfruttamen-
to: in sintesi, ovunque le persone mettano in discussione e 
agiscano contro qualsiasi forma di oppressione e gerarchia. 
Dove ciò avviene, lì è dove si trova il nostro presunto discorso, 
senza che noi, come gli apostoli, abbiamo bisogno di portarlo 
lì. Ed è questa identificazione con coloro che lottano contro il 
dominio che ci fa riconoscere noi stessi negli altri, senza aver 
bisogno di aver visto i loro volti.”

Qui possiamo trovare un’assurda caricatura della posizione contraria. Gli 
interventi anarchici negli accampamenti del 15M [1] hanno dato inizio a una 
moltitudine di conversazioni, discussioni e lotte, tra compañeros e tra 
estranei. Giorno dopo giorno, apparivano nuovi testi che reagivano niente 
meno che alla situazione del giorno prima, dimostrando che l'intervento 
anarchico era soprattutto un dialogo con la realtà. Chiamarlo "evangeli-
smo" è mentire o subire una grave mancanza di atteggiamento critico. Se 
questo fosse evangelismo, le uniche persone che non sarebbero evange-
liste sarebbero quelle che non parlano mai con gli altri. La caricatura è 
così assurda che in un momento l'autore entra in discussione con se 
stesso, confondendo la sua caricatura esagerata con la realtà della posi-
zione contraria. Se è vero che alcune persone a volte hanno usato la frase 
"presentare il nostro discorso", è anche vero che gli anarchici [2] che sono 
intervenuti negli eventi non credevano di avere un unico discorso. Infatti, 
negli accampamenti, gli anarchici passavano molto tempo a discutere tra 

loro sui diversi discorsi. Per attaccare una posizione, l'autore dell'introdu-
zione a ¡Enrabiaos! riassume tutte le convinzioni di quella posizione in una 
singola frase imprecisa, "presentare il nostro discorso", e poi combatte 
con quella frase piuttosto che scendere a patti con le parole, gli atteggia-
menti e le azioni dei compagni che presumono di criticare.

Inoltre, l'autore commette il grave errore di presumere che "le nostre idee 
sono lì ovunque le persone mettano in discussione l'autorità". Quante 
volte i nostri compagni hanno visto l'anarchia ovunque ci fosse una rivol-
ta! Ma in seguito, in diversi casi, quegli stessi sbandati romanticizzati non 
hanno dimostrato alcuna pratica radicale o hanno rifiutato i tentativi di 
estendere la solidarietà. Sì, c'è qualcosa di prezioso in ogni rivolta, e in un 
certo senso anche gli hooligan che ribaltano le auto mettono in discussio-
ne l'autorità, ma è un errore fatale sottovalutare le connessioni personali 
e le reti che si costruiscono "vedendo le facce degli altri", qualcosa che 
secondo l'autore dell'introduzione è inutile.

E se il nostro discorso è davvero ovunque le persone mettono in discus-
sione l'autorità e il privilegio, allora è stato nell'accampamento 15M fin 
dall'inizio, e potremmo supporre che i compagni "sociali" siano andati lì 
per partecipare a quel discorso. È un fatto che gli "indignados" mettesse-
ro in discussione l'autorità, anche se in generale in un modo che potrebbe 
sembrarci incoerente o ingenuo. Ma è più facile ignorare questa contrad-
dizione e sminuire il fenomeno.

Troppo spesso le ribellioni imperfette che accadono qui sono state 
respinte, mentre i compagni vedono eruzioni di anarchia nelle ribellioni 
romanticizzate che sorgono in altri luoghi e che sicuramente incorporano 
anche imperfezioni simili. Questo non è altro che un disfattismo masche-
rato. L'articolo "No dar el brazo a torcer" [trad: Non arrenderti] che appare 
in Terra Cremada n.2 è un tentativo di criticare il pacifismo e anche la 
feticizzazione della violenza. L'articolo è interessante, ma spesso cerca di 
dissipare la posizione contraria con tautologie, giocando con le definizioni 
piuttosto che criticare direttamente. È chiaro che la sezione dell'articolo 
sulla "mitizzazione della violenza" è rivolta ai compagni insurrezionalisti e 
antisociali.

Vale a dire: “Con questa confusione fondamentale, ci imbattiamo anche in 
coloro che postulano che più un’azione è distruttiva, in termini materiali, 
più è radicale. Ma sbagliamo ancora una volta se pensiamo che per 
distruggere questa società basti distruggere la sua parte fisica”. Qui gli 
autori si confondono e si contraddicono. Proprio nella pagina precedente, 

scrivono che la violenza in sé e per sé “dimostra che la presunta pace 
sociale non esiste”, un argomento che riconosce che gli attacchi violenti 
hanno anche il loro aspetto simbolico e si manifestano anche a livello di 
relazioni sociali. Quindi, perché distorcere le cose affermando che un 
attacco colpisce lo Stato solo a livello fisico?

Sempre a pagina 42, criticano la “professionalizzazione dell’uso della 
violenza”, ma neanche questo è giusto nel contesto scelto. Anche i 
professionisti della violenza come i militanti di Hamas, ETA, IRA o 
MAPU-Lautaro avevano i loro programmi sociali. Vale a dire, non cercava-
no solo di distruggere la parte fisica del sistema. Nel frattempo, molti 
mitizzatori della violenza, tra cui gli anarchici greci, si sono occupati 
proprio dell’estensione della violenza, e con un buon successo, per cui 
non sarebbe giusto criticarli per aver professionalizzato la violenza 
quando hanno fatto grandi passi avanti nel realizzare il contrario [3] . Igno-
rando tali sfumature, gli autori di “No dar el brazo a torcer” stanno cercan-
do di vincere una competizione ideologica più che di portare avanti una 
conversazione che potrebbe portare al miglioramento delle nostre strate-
gie.

Essi criticano bene le “cronologie di azioni [...] che generano una falsa 
idea di forza” e le additano come pensiero quantitativo, ma poi cadono 
anche loro nel pensiero quantitativo quando affermano, nella pagina 
successiva, che “lo stesso danno che possono produrre gli esplosivi può 
essere causato anche dai colpi di martello”. [4] L’obiettivo di tali attacchi 
non è la pretesa irrealistica di sbarazzarsi del capitalismo attraverso la 
quantità di danni inflitti, ma la generazione di simboli di un’offensiva che 
si rafforza sempre di più e la diffusione di altri tipi di combattimento e di 
sabotaggio capaci di scatenare una guerra sociale più energica.

Questo articolo, che rappresenta fedelmente la prospettiva sociale, non 
analizza le idee di “segnali di disordine” o di estensione spontanea degli 
attacchi. Infatti, non considera affatto la teoria dell'attacco, portando 
invece la critica sul terreno lontano dell'“azione diretta”. Ma i compagni 
libertari che oggi potrebbero essere accusati di mitizzare la violenza non 

usano quasi mai il concetto di azione diretta. Questo termine appartiene 
agli anarchici sociali che cercano di convincere i loro contemporanei nei 
movimenti sociali a rinunciare alle pratiche civiche e indirette. Al contrario, 
gli antisociali parlano, in generale, di attacco e di guerra. Pertanto non è 
onesto criticare le loro azioni per non essere all'altezza della definizione 
di azione diretta, dato che spesso non presumono di ottenere un cambia-
mento concreto nel momento della loro azione tanto quanto di aumentare 
la propria forza e trasmettere un chiaro segnale di guerra.

Nonostante entrambe le pubblicazioni, ¡Enrabiaos! e Terra Cremada, 
dimostrino un alto livello di pensiero critico, nel momento in cui si critica-
no a vicenda, vediamo che non sono in grado di rispondere alla pratica 
effettivamente rappresentata dal loro avversario. Possono solo combatte-
re contro i mulini a vento e perseguire una battaglia ideologica. La verità 
è che le due posizioni non possono vedersi perché non sono posizioni 
opposte, ma piuttosto direzioni contrarie dello stesso cerchio.

Nella guerra sociale, il sociale e l'antisociale sono due atteggiamenti non 
solo necessari, ma inevitabili.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



6

Dedicato a Gracia la Valle. 
513 anni dopo, la ricordiamo ancora. 

[fu la prima donna bruciata viva per stregoneria dall’Inquisizione 
spagnola, nel 1498 a Saragozza, ndt]

“Non saranno le streghe 
a bruciare questa volta!”

—Blackbird Raum, Witches, 2007

UNA CONVERSAZIONE TRA SORDI E MUTI

Da qualche tempo, c'è un abisso ideologico tra le insorti che vogliono 
sinceramente distruggere lo Stato, il Capitale e il patriarcato, e creare un 
mondo libero e solidale. Dicono che ci siano sociali e antisociali. Sebbene 
comune, è una divisione imprecisa, e proprio per questo motivo la usiamo 
qui, per non forzare le categorie date ma per rivelare una falsa dicotomia.

In generale, il dibattito è stato solo una distrazione, una confusione inten-
zionale di termini per difendere posizioni già scelte. Dicono che è facile 
ricavare tronchi da un albero caduto, ma se l'albero stesso è fittizio, il suo 
legno non produrrà molto fuoco. Per dissipare un po' il fumo, esaminiamo 
un episodio tipico di questo dibattito in modo da poter vedere chiaramen-
te l'essenza della guerra sociale e della tensione antisociale.

Nell'introduzione al testo ¡Enrabiaos! Algunos apuntes acerca de la #Spani-
sh revolution e in un articolo della rivista Terra Cremada ("No dar el brazo 
a torcer") possiamo osservare atteggiamenti molto distinti, ma in ogni 
testo criticano un fantoccio. Scelgo queste due pubblicazioni perché 
dimostrano una qualità di pensiero e includono testi molto buoni. In altre 
parole, non sono le tipiche denunce del tipo "tutto è una stronzata" che 
sono abbastanza buone solo per essere scritte sul muro di un bagno 

pubblico. Ciò significa anche che la conversazione tra i sordi e i muti ha 
raggiunto un livello avanzato. In ¡Enrabiaos! troviamo le seguenti frasi:

“Ci diranno che stiamo perdendo un'opportunità di 'presentare 
il nostro discorso' [non andando nella piazza occupata]. Non 
siamo né evangelisti né politici professionisti, non abbiamo 
bisogno di 'presentare il nostro discorso' e, in effetti, non c'è 
niente di più sbagliato che pensare di avere un unico discorso. 
Le nostre idee sono lì ovunque le persone mettano in discus-
sione l'autorità, la proprietà privata, i privilegi e lo sfruttamen-
to: in sintesi, ovunque le persone mettano in discussione e 
agiscano contro qualsiasi forma di oppressione e gerarchia. 
Dove ciò avviene, lì è dove si trova il nostro presunto discorso, 
senza che noi, come gli apostoli, abbiamo bisogno di portarlo 
lì. Ed è questa identificazione con coloro che lottano contro il 
dominio che ci fa riconoscere noi stessi negli altri, senza aver 
bisogno di aver visto i loro volti.”

Qui possiamo trovare un’assurda caricatura della posizione contraria. Gli 
interventi anarchici negli accampamenti del 15M [1] hanno dato inizio a una 
moltitudine di conversazioni, discussioni e lotte, tra compañeros e tra 
estranei. Giorno dopo giorno, apparivano nuovi testi che reagivano niente 
meno che alla situazione del giorno prima, dimostrando che l'intervento 
anarchico era soprattutto un dialogo con la realtà. Chiamarlo "evangeli-
smo" è mentire o subire una grave mancanza di atteggiamento critico. Se 
questo fosse evangelismo, le uniche persone che non sarebbero evange-
liste sarebbero quelle che non parlano mai con gli altri. La caricatura è 
così assurda che in un momento l'autore entra in discussione con se 
stesso, confondendo la sua caricatura esagerata con la realtà della posi-
zione contraria. Se è vero che alcune persone a volte hanno usato la frase 
"presentare il nostro discorso", è anche vero che gli anarchici [2] che sono 
intervenuti negli eventi non credevano di avere un unico discorso. Infatti, 
negli accampamenti, gli anarchici passavano molto tempo a discutere tra 

[1] Un movimento di occupazioni di piazze che si è sviluppato in quasi tutte le città dello Stato spagnolo 
e anche in alcuni altri Paesi a partire da un appello per il 15 maggio [2011], modellato su alcuni aspetti 
della Primavera araba ma controllato da una forte dose di ideologia cittadinista.

[2]  E se parlo di anarchici è perché nel momento in cui scrivo, l’anarchismo serve da polo e riferimento 
per i ribelli sinceri e irriducibili. Ma la nostra storia di lotta va ben oltre la storia dell’anarchismo. Ciò che 
ci interessa qui è la ribellione, la rivolta, che ha molti cammini e alcuni non hanno nome mentre altri si 
chiamano “anarchismo”. Ma è necessario rivendicare l’anarchia, chiamata così o con un altro nome, per 
segnalare il nostro desiderio di libertà totale, per la società o la comune senza dominio.

loro sui diversi discorsi. Per attaccare una posizione, l'autore dell'introdu-
zione a ¡Enrabiaos! riassume tutte le convinzioni di quella posizione in una 
singola frase imprecisa, "presentare il nostro discorso", e poi combatte 
con quella frase piuttosto che scendere a patti con le parole, gli atteggia-
menti e le azioni dei compagni che presumono di criticare.

Inoltre, l'autore commette il grave errore di presumere che "le nostre idee 
sono lì ovunque le persone mettano in discussione l'autorità". Quante 
volte i nostri compagni hanno visto l'anarchia ovunque ci fosse una rivol-
ta! Ma in seguito, in diversi casi, quegli stessi sbandati romanticizzati non 
hanno dimostrato alcuna pratica radicale o hanno rifiutato i tentativi di 
estendere la solidarietà. Sì, c'è qualcosa di prezioso in ogni rivolta, e in un 
certo senso anche gli hooligan che ribaltano le auto mettono in discussio-
ne l'autorità, ma è un errore fatale sottovalutare le connessioni personali 
e le reti che si costruiscono "vedendo le facce degli altri", qualcosa che 
secondo l'autore dell'introduzione è inutile.

E se il nostro discorso è davvero ovunque le persone mettono in discus-
sione l'autorità e il privilegio, allora è stato nell'accampamento 15M fin 
dall'inizio, e potremmo supporre che i compagni "sociali" siano andati lì 
per partecipare a quel discorso. È un fatto che gli "indignados" mettesse-
ro in discussione l'autorità, anche se in generale in un modo che potrebbe 
sembrarci incoerente o ingenuo. Ma è più facile ignorare questa contrad-
dizione e sminuire il fenomeno.

Troppo spesso le ribellioni imperfette che accadono qui sono state 
respinte, mentre i compagni vedono eruzioni di anarchia nelle ribellioni 
romanticizzate che sorgono in altri luoghi e che sicuramente incorporano 
anche imperfezioni simili. Questo non è altro che un disfattismo masche-
rato. L'articolo "No dar el brazo a torcer" [trad: Non arrenderti] che appare 
in Terra Cremada n.2 è un tentativo di criticare il pacifismo e anche la 
feticizzazione della violenza. L'articolo è interessante, ma spesso cerca di 
dissipare la posizione contraria con tautologie, giocando con le definizioni 
piuttosto che criticare direttamente. È chiaro che la sezione dell'articolo 
sulla "mitizzazione della violenza" è rivolta ai compagni insurrezionalisti e 
antisociali.

Vale a dire: “Con questa confusione fondamentale, ci imbattiamo anche in 
coloro che postulano che più un’azione è distruttiva, in termini materiali, 
più è radicale. Ma sbagliamo ancora una volta se pensiamo che per 
distruggere questa società basti distruggere la sua parte fisica”. Qui gli 
autori si confondono e si contraddicono. Proprio nella pagina precedente, 

scrivono che la violenza in sé e per sé “dimostra che la presunta pace 
sociale non esiste”, un argomento che riconosce che gli attacchi violenti 
hanno anche il loro aspetto simbolico e si manifestano anche a livello di 
relazioni sociali. Quindi, perché distorcere le cose affermando che un 
attacco colpisce lo Stato solo a livello fisico?

Sempre a pagina 42, criticano la “professionalizzazione dell’uso della 
violenza”, ma neanche questo è giusto nel contesto scelto. Anche i 
professionisti della violenza come i militanti di Hamas, ETA, IRA o 
MAPU-Lautaro avevano i loro programmi sociali. Vale a dire, non cercava-
no solo di distruggere la parte fisica del sistema. Nel frattempo, molti 
mitizzatori della violenza, tra cui gli anarchici greci, si sono occupati 
proprio dell’estensione della violenza, e con un buon successo, per cui 
non sarebbe giusto criticarli per aver professionalizzato la violenza 
quando hanno fatto grandi passi avanti nel realizzare il contrario [3] . Igno-
rando tali sfumature, gli autori di “No dar el brazo a torcer” stanno cercan-
do di vincere una competizione ideologica più che di portare avanti una 
conversazione che potrebbe portare al miglioramento delle nostre strate-
gie.

Essi criticano bene le “cronologie di azioni [...] che generano una falsa 
idea di forza” e le additano come pensiero quantitativo, ma poi cadono 
anche loro nel pensiero quantitativo quando affermano, nella pagina 
successiva, che “lo stesso danno che possono produrre gli esplosivi può 
essere causato anche dai colpi di martello”. [4] L’obiettivo di tali attacchi 
non è la pretesa irrealistica di sbarazzarsi del capitalismo attraverso la 
quantità di danni inflitti, ma la generazione di simboli di un’offensiva che 
si rafforza sempre di più e la diffusione di altri tipi di combattimento e di 
sabotaggio capaci di scatenare una guerra sociale più energica.

Questo articolo, che rappresenta fedelmente la prospettiva sociale, non 
analizza le idee di “segnali di disordine” o di estensione spontanea degli 
attacchi. Infatti, non considera affatto la teoria dell'attacco, portando 
invece la critica sul terreno lontano dell'“azione diretta”. Ma i compagni 
libertari che oggi potrebbero essere accusati di mitizzare la violenza non 

usano quasi mai il concetto di azione diretta. Questo termine appartiene 
agli anarchici sociali che cercano di convincere i loro contemporanei nei 
movimenti sociali a rinunciare alle pratiche civiche e indirette. Al contrario, 
gli antisociali parlano, in generale, di attacco e di guerra. Pertanto non è 
onesto criticare le loro azioni per non essere all'altezza della definizione 
di azione diretta, dato che spesso non presumono di ottenere un cambia-
mento concreto nel momento della loro azione tanto quanto di aumentare 
la propria forza e trasmettere un chiaro segnale di guerra.

Nonostante entrambe le pubblicazioni, ¡Enrabiaos! e Terra Cremada, 
dimostrino un alto livello di pensiero critico, nel momento in cui si critica-
no a vicenda, vediamo che non sono in grado di rispondere alla pratica 
effettivamente rappresentata dal loro avversario. Possono solo combatte-
re contro i mulini a vento e perseguire una battaglia ideologica. La verità 
è che le due posizioni non possono vedersi perché non sono posizioni 
opposte, ma piuttosto direzioni contrarie dello stesso cerchio.

Nella guerra sociale, il sociale e l'antisociale sono due atteggiamenti non 
solo necessari, ma inevitabili.

G U E R R A  S O C I A L E



7

Dedicato a Gracia la Valle. 
513 anni dopo, la ricordiamo ancora. 

[fu la prima donna bruciata viva per stregoneria dall’Inquisizione 
spagnola, nel 1498 a Saragozza, ndt]

“Non saranno le streghe 
a bruciare questa volta!”

—Blackbird Raum, Witches, 2007

UNA CONVERSAZIONE TRA SORDI E MUTI

Da qualche tempo, c'è un abisso ideologico tra le insorti che vogliono 
sinceramente distruggere lo Stato, il Capitale e il patriarcato, e creare un 
mondo libero e solidale. Dicono che ci siano sociali e antisociali. Sebbene 
comune, è una divisione imprecisa, e proprio per questo motivo la usiamo 
qui, per non forzare le categorie date ma per rivelare una falsa dicotomia.

In generale, il dibattito è stato solo una distrazione, una confusione inten-
zionale di termini per difendere posizioni già scelte. Dicono che è facile 
ricavare tronchi da un albero caduto, ma se l'albero stesso è fittizio, il suo 
legno non produrrà molto fuoco. Per dissipare un po' il fumo, esaminiamo 
un episodio tipico di questo dibattito in modo da poter vedere chiaramen-
te l'essenza della guerra sociale e della tensione antisociale.

Nell'introduzione al testo ¡Enrabiaos! Algunos apuntes acerca de la #Spani-
sh revolution e in un articolo della rivista Terra Cremada ("No dar el brazo 
a torcer") possiamo osservare atteggiamenti molto distinti, ma in ogni 
testo criticano un fantoccio. Scelgo queste due pubblicazioni perché 
dimostrano una qualità di pensiero e includono testi molto buoni. In altre 
parole, non sono le tipiche denunce del tipo "tutto è una stronzata" che 
sono abbastanza buone solo per essere scritte sul muro di un bagno 

pubblico. Ciò significa anche che la conversazione tra i sordi e i muti ha 
raggiunto un livello avanzato. In ¡Enrabiaos! troviamo le seguenti frasi:

“Ci diranno che stiamo perdendo un'opportunità di 'presentare 
il nostro discorso' [non andando nella piazza occupata]. Non 
siamo né evangelisti né politici professionisti, non abbiamo 
bisogno di 'presentare il nostro discorso' e, in effetti, non c'è 
niente di più sbagliato che pensare di avere un unico discorso. 
Le nostre idee sono lì ovunque le persone mettano in discus-
sione l'autorità, la proprietà privata, i privilegi e lo sfruttamen-
to: in sintesi, ovunque le persone mettano in discussione e 
agiscano contro qualsiasi forma di oppressione e gerarchia. 
Dove ciò avviene, lì è dove si trova il nostro presunto discorso, 
senza che noi, come gli apostoli, abbiamo bisogno di portarlo 
lì. Ed è questa identificazione con coloro che lottano contro il 
dominio che ci fa riconoscere noi stessi negli altri, senza aver 
bisogno di aver visto i loro volti.”

Qui possiamo trovare un’assurda caricatura della posizione contraria. Gli 
interventi anarchici negli accampamenti del 15M [1] hanno dato inizio a una 
moltitudine di conversazioni, discussioni e lotte, tra compañeros e tra 
estranei. Giorno dopo giorno, apparivano nuovi testi che reagivano niente 
meno che alla situazione del giorno prima, dimostrando che l'intervento 
anarchico era soprattutto un dialogo con la realtà. Chiamarlo "evangeli-
smo" è mentire o subire una grave mancanza di atteggiamento critico. Se 
questo fosse evangelismo, le uniche persone che non sarebbero evange-
liste sarebbero quelle che non parlano mai con gli altri. La caricatura è 
così assurda che in un momento l'autore entra in discussione con se 
stesso, confondendo la sua caricatura esagerata con la realtà della posi-
zione contraria. Se è vero che alcune persone a volte hanno usato la frase 
"presentare il nostro discorso", è anche vero che gli anarchici [2] che sono 
intervenuti negli eventi non credevano di avere un unico discorso. Infatti, 
negli accampamenti, gli anarchici passavano molto tempo a discutere tra 

loro sui diversi discorsi. Per attaccare una posizione, l'autore dell'introdu-
zione a ¡Enrabiaos! riassume tutte le convinzioni di quella posizione in una 
singola frase imprecisa, "presentare il nostro discorso", e poi combatte 
con quella frase piuttosto che scendere a patti con le parole, gli atteggia-
menti e le azioni dei compagni che presumono di criticare.

Inoltre, l'autore commette il grave errore di presumere che "le nostre idee 
sono lì ovunque le persone mettano in discussione l'autorità". Quante 
volte i nostri compagni hanno visto l'anarchia ovunque ci fosse una rivol-
ta! Ma in seguito, in diversi casi, quegli stessi sbandati romanticizzati non 
hanno dimostrato alcuna pratica radicale o hanno rifiutato i tentativi di 
estendere la solidarietà. Sì, c'è qualcosa di prezioso in ogni rivolta, e in un 
certo senso anche gli hooligan che ribaltano le auto mettono in discussio-
ne l'autorità, ma è un errore fatale sottovalutare le connessioni personali 
e le reti che si costruiscono "vedendo le facce degli altri", qualcosa che 
secondo l'autore dell'introduzione è inutile.

E se il nostro discorso è davvero ovunque le persone mettono in discus-
sione l'autorità e il privilegio, allora è stato nell'accampamento 15M fin 
dall'inizio, e potremmo supporre che i compagni "sociali" siano andati lì 
per partecipare a quel discorso. È un fatto che gli "indignados" mettesse-
ro in discussione l'autorità, anche se in generale in un modo che potrebbe 
sembrarci incoerente o ingenuo. Ma è più facile ignorare questa contrad-
dizione e sminuire il fenomeno.

Troppo spesso le ribellioni imperfette che accadono qui sono state 
respinte, mentre i compagni vedono eruzioni di anarchia nelle ribellioni 
romanticizzate che sorgono in altri luoghi e che sicuramente incorporano 
anche imperfezioni simili. Questo non è altro che un disfattismo masche-
rato. L'articolo "No dar el brazo a torcer" [trad: Non arrenderti] che appare 
in Terra Cremada n.2 è un tentativo di criticare il pacifismo e anche la 
feticizzazione della violenza. L'articolo è interessante, ma spesso cerca di 
dissipare la posizione contraria con tautologie, giocando con le definizioni 
piuttosto che criticare direttamente. È chiaro che la sezione dell'articolo 
sulla "mitizzazione della violenza" è rivolta ai compagni insurrezionalisti e 
antisociali.

Vale a dire: “Con questa confusione fondamentale, ci imbattiamo anche in 
coloro che postulano che più un’azione è distruttiva, in termini materiali, 
più è radicale. Ma sbagliamo ancora una volta se pensiamo che per 
distruggere questa società basti distruggere la sua parte fisica”. Qui gli 
autori si confondono e si contraddicono. Proprio nella pagina precedente, 

scrivono che la violenza in sé e per sé “dimostra che la presunta pace 
sociale non esiste”, un argomento che riconosce che gli attacchi violenti 
hanno anche il loro aspetto simbolico e si manifestano anche a livello di 
relazioni sociali. Quindi, perché distorcere le cose affermando che un 
attacco colpisce lo Stato solo a livello fisico?

Sempre a pagina 42, criticano la “professionalizzazione dell’uso della 
violenza”, ma neanche questo è giusto nel contesto scelto. Anche i 
professionisti della violenza come i militanti di Hamas, ETA, IRA o 
MAPU-Lautaro avevano i loro programmi sociali. Vale a dire, non cercava-
no solo di distruggere la parte fisica del sistema. Nel frattempo, molti 
mitizzatori della violenza, tra cui gli anarchici greci, si sono occupati 
proprio dell’estensione della violenza, e con un buon successo, per cui 
non sarebbe giusto criticarli per aver professionalizzato la violenza 
quando hanno fatto grandi passi avanti nel realizzare il contrario [3] . Igno-
rando tali sfumature, gli autori di “No dar el brazo a torcer” stanno cercan-
do di vincere una competizione ideologica più che di portare avanti una 
conversazione che potrebbe portare al miglioramento delle nostre strate-
gie.

Essi criticano bene le “cronologie di azioni [...] che generano una falsa 
idea di forza” e le additano come pensiero quantitativo, ma poi cadono 
anche loro nel pensiero quantitativo quando affermano, nella pagina 
successiva, che “lo stesso danno che possono produrre gli esplosivi può 
essere causato anche dai colpi di martello”. [4] L’obiettivo di tali attacchi 
non è la pretesa irrealistica di sbarazzarsi del capitalismo attraverso la 
quantità di danni inflitti, ma la generazione di simboli di un’offensiva che 
si rafforza sempre di più e la diffusione di altri tipi di combattimento e di 
sabotaggio capaci di scatenare una guerra sociale più energica.

Questo articolo, che rappresenta fedelmente la prospettiva sociale, non 
analizza le idee di “segnali di disordine” o di estensione spontanea degli 
attacchi. Infatti, non considera affatto la teoria dell'attacco, portando 
invece la critica sul terreno lontano dell'“azione diretta”. Ma i compagni 
libertari che oggi potrebbero essere accusati di mitizzare la violenza non 

usano quasi mai il concetto di azione diretta. Questo termine appartiene 
agli anarchici sociali che cercano di convincere i loro contemporanei nei 
movimenti sociali a rinunciare alle pratiche civiche e indirette. Al contrario, 
gli antisociali parlano, in generale, di attacco e di guerra. Pertanto non è 
onesto criticare le loro azioni per non essere all'altezza della definizione 
di azione diretta, dato che spesso non presumono di ottenere un cambia-
mento concreto nel momento della loro azione tanto quanto di aumentare 
la propria forza e trasmettere un chiaro segnale di guerra.

Nonostante entrambe le pubblicazioni, ¡Enrabiaos! e Terra Cremada, 
dimostrino un alto livello di pensiero critico, nel momento in cui si critica-
no a vicenda, vediamo che non sono in grado di rispondere alla pratica 
effettivamente rappresentata dal loro avversario. Possono solo combatte-
re contro i mulini a vento e perseguire una battaglia ideologica. La verità 
è che le due posizioni non possono vedersi perché non sono posizioni 
opposte, ma piuttosto direzioni contrarie dello stesso cerchio.

Nella guerra sociale, il sociale e l'antisociale sono due atteggiamenti non 
solo necessari, ma inevitabili.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



8

Dedicato a Gracia la Valle. 
513 anni dopo, la ricordiamo ancora. 

[fu la prima donna bruciata viva per stregoneria dall’Inquisizione 
spagnola, nel 1498 a Saragozza, ndt]

“Non saranno le streghe 
a bruciare questa volta!”

—Blackbird Raum, Witches, 2007

UNA CONVERSAZIONE TRA SORDI E MUTI

Da qualche tempo, c'è un abisso ideologico tra le insorti che vogliono 
sinceramente distruggere lo Stato, il Capitale e il patriarcato, e creare un 
mondo libero e solidale. Dicono che ci siano sociali e antisociali. Sebbene 
comune, è una divisione imprecisa, e proprio per questo motivo la usiamo 
qui, per non forzare le categorie date ma per rivelare una falsa dicotomia.

In generale, il dibattito è stato solo una distrazione, una confusione inten-
zionale di termini per difendere posizioni già scelte. Dicono che è facile 
ricavare tronchi da un albero caduto, ma se l'albero stesso è fittizio, il suo 
legno non produrrà molto fuoco. Per dissipare un po' il fumo, esaminiamo 
un episodio tipico di questo dibattito in modo da poter vedere chiaramen-
te l'essenza della guerra sociale e della tensione antisociale.

Nell'introduzione al testo ¡Enrabiaos! Algunos apuntes acerca de la #Spani-
sh revolution e in un articolo della rivista Terra Cremada ("No dar el brazo 
a torcer") possiamo osservare atteggiamenti molto distinti, ma in ogni 
testo criticano un fantoccio. Scelgo queste due pubblicazioni perché 
dimostrano una qualità di pensiero e includono testi molto buoni. In altre 
parole, non sono le tipiche denunce del tipo "tutto è una stronzata" che 
sono abbastanza buone solo per essere scritte sul muro di un bagno 

pubblico. Ciò significa anche che la conversazione tra i sordi e i muti ha 
raggiunto un livello avanzato. In ¡Enrabiaos! troviamo le seguenti frasi:

“Ci diranno che stiamo perdendo un'opportunità di 'presentare 
il nostro discorso' [non andando nella piazza occupata]. Non 
siamo né evangelisti né politici professionisti, non abbiamo 
bisogno di 'presentare il nostro discorso' e, in effetti, non c'è 
niente di più sbagliato che pensare di avere un unico discorso. 
Le nostre idee sono lì ovunque le persone mettano in discus-
sione l'autorità, la proprietà privata, i privilegi e lo sfruttamen-
to: in sintesi, ovunque le persone mettano in discussione e 
agiscano contro qualsiasi forma di oppressione e gerarchia. 
Dove ciò avviene, lì è dove si trova il nostro presunto discorso, 
senza che noi, come gli apostoli, abbiamo bisogno di portarlo 
lì. Ed è questa identificazione con coloro che lottano contro il 
dominio che ci fa riconoscere noi stessi negli altri, senza aver 
bisogno di aver visto i loro volti.”

Qui possiamo trovare un’assurda caricatura della posizione contraria. Gli 
interventi anarchici negli accampamenti del 15M [1] hanno dato inizio a una 
moltitudine di conversazioni, discussioni e lotte, tra compañeros e tra 
estranei. Giorno dopo giorno, apparivano nuovi testi che reagivano niente 
meno che alla situazione del giorno prima, dimostrando che l'intervento 
anarchico era soprattutto un dialogo con la realtà. Chiamarlo "evangeli-
smo" è mentire o subire una grave mancanza di atteggiamento critico. Se 
questo fosse evangelismo, le uniche persone che non sarebbero evange-
liste sarebbero quelle che non parlano mai con gli altri. La caricatura è 
così assurda che in un momento l'autore entra in discussione con se 
stesso, confondendo la sua caricatura esagerata con la realtà della posi-
zione contraria. Se è vero che alcune persone a volte hanno usato la frase 
"presentare il nostro discorso", è anche vero che gli anarchici [2] che sono 
intervenuti negli eventi non credevano di avere un unico discorso. Infatti, 
negli accampamenti, gli anarchici passavano molto tempo a discutere tra 

loro sui diversi discorsi. Per attaccare una posizione, l'autore dell'introdu-
zione a ¡Enrabiaos! riassume tutte le convinzioni di quella posizione in una 
singola frase imprecisa, "presentare il nostro discorso", e poi combatte 
con quella frase piuttosto che scendere a patti con le parole, gli atteggia-
menti e le azioni dei compagni che presumono di criticare.

Inoltre, l'autore commette il grave errore di presumere che "le nostre idee 
sono lì ovunque le persone mettano in discussione l'autorità". Quante 
volte i nostri compagni hanno visto l'anarchia ovunque ci fosse una rivol-
ta! Ma in seguito, in diversi casi, quegli stessi sbandati romanticizzati non 
hanno dimostrato alcuna pratica radicale o hanno rifiutato i tentativi di 
estendere la solidarietà. Sì, c'è qualcosa di prezioso in ogni rivolta, e in un 
certo senso anche gli hooligan che ribaltano le auto mettono in discussio-
ne l'autorità, ma è un errore fatale sottovalutare le connessioni personali 
e le reti che si costruiscono "vedendo le facce degli altri", qualcosa che 
secondo l'autore dell'introduzione è inutile.

E se il nostro discorso è davvero ovunque le persone mettono in discus-
sione l'autorità e il privilegio, allora è stato nell'accampamento 15M fin 
dall'inizio, e potremmo supporre che i compagni "sociali" siano andati lì 
per partecipare a quel discorso. È un fatto che gli "indignados" mettesse-
ro in discussione l'autorità, anche se in generale in un modo che potrebbe 
sembrarci incoerente o ingenuo. Ma è più facile ignorare questa contrad-
dizione e sminuire il fenomeno.

Troppo spesso le ribellioni imperfette che accadono qui sono state 
respinte, mentre i compagni vedono eruzioni di anarchia nelle ribellioni 
romanticizzate che sorgono in altri luoghi e che sicuramente incorporano 
anche imperfezioni simili. Questo non è altro che un disfattismo masche-
rato. L'articolo "No dar el brazo a torcer" [trad: Non arrenderti] che appare 
in Terra Cremada n.2 è un tentativo di criticare il pacifismo e anche la 
feticizzazione della violenza. L'articolo è interessante, ma spesso cerca di 
dissipare la posizione contraria con tautologie, giocando con le definizioni 
piuttosto che criticare direttamente. È chiaro che la sezione dell'articolo 
sulla "mitizzazione della violenza" è rivolta ai compagni insurrezionalisti e 
antisociali.

Vale a dire: “Con questa confusione fondamentale, ci imbattiamo anche in 
coloro che postulano che più un’azione è distruttiva, in termini materiali, 
più è radicale. Ma sbagliamo ancora una volta se pensiamo che per 
distruggere questa società basti distruggere la sua parte fisica”. Qui gli 
autori si confondono e si contraddicono. Proprio nella pagina precedente, 

scrivono che la violenza in sé e per sé “dimostra che la presunta pace 
sociale non esiste”, un argomento che riconosce che gli attacchi violenti 
hanno anche il loro aspetto simbolico e si manifestano anche a livello di 
relazioni sociali. Quindi, perché distorcere le cose affermando che un 
attacco colpisce lo Stato solo a livello fisico?

Sempre a pagina 42, criticano la “professionalizzazione dell’uso della 
violenza”, ma neanche questo è giusto nel contesto scelto. Anche i 
professionisti della violenza come i militanti di Hamas, ETA, IRA o 
MAPU-Lautaro avevano i loro programmi sociali. Vale a dire, non cercava-
no solo di distruggere la parte fisica del sistema. Nel frattempo, molti 
mitizzatori della violenza, tra cui gli anarchici greci, si sono occupati 
proprio dell’estensione della violenza, e con un buon successo, per cui 
non sarebbe giusto criticarli per aver professionalizzato la violenza 
quando hanno fatto grandi passi avanti nel realizzare il contrario [3] . Igno-
rando tali sfumature, gli autori di “No dar el brazo a torcer” stanno cercan-
do di vincere una competizione ideologica più che di portare avanti una 
conversazione che potrebbe portare al miglioramento delle nostre strate-
gie.

Essi criticano bene le “cronologie di azioni [...] che generano una falsa 
idea di forza” e le additano come pensiero quantitativo, ma poi cadono 
anche loro nel pensiero quantitativo quando affermano, nella pagina 
successiva, che “lo stesso danno che possono produrre gli esplosivi può 
essere causato anche dai colpi di martello”. [4] L’obiettivo di tali attacchi 
non è la pretesa irrealistica di sbarazzarsi del capitalismo attraverso la 
quantità di danni inflitti, ma la generazione di simboli di un’offensiva che 
si rafforza sempre di più e la diffusione di altri tipi di combattimento e di 
sabotaggio capaci di scatenare una guerra sociale più energica.

Questo articolo, che rappresenta fedelmente la prospettiva sociale, non 
analizza le idee di “segnali di disordine” o di estensione spontanea degli 
attacchi. Infatti, non considera affatto la teoria dell'attacco, portando 
invece la critica sul terreno lontano dell'“azione diretta”. Ma i compagni 
libertari che oggi potrebbero essere accusati di mitizzare la violenza non 

[3] Non si può ovviamente parlare di tutti gli anarchici greci, come se fossero omogenei, ma in generale 
in Grecia si può assistere ad una pratica basata in gran parte su attacchi violenti contro lo Stato e il 
Capitale, portati avanti con lo scopo di rendere tali attacchi un fatto quotidiano riproducibile da chiunque.

[4] [Trans] Per coloro che potrebbero dubitare di questa affermazione, la stragrande maggioranza delle 
bombe utilizzate dagli anarchici nel Mediterraneo o in Sud America sono esplosivi a gas da campeggio 
o modelli simili che sono in grado di fare poco più che distruggere lastre di vetro.

usano quasi mai il concetto di azione diretta. Questo termine appartiene 
agli anarchici sociali che cercano di convincere i loro contemporanei nei 
movimenti sociali a rinunciare alle pratiche civiche e indirette. Al contrario, 
gli antisociali parlano, in generale, di attacco e di guerra. Pertanto non è 
onesto criticare le loro azioni per non essere all'altezza della definizione 
di azione diretta, dato che spesso non presumono di ottenere un cambia-
mento concreto nel momento della loro azione tanto quanto di aumentare 
la propria forza e trasmettere un chiaro segnale di guerra.

Nonostante entrambe le pubblicazioni, ¡Enrabiaos! e Terra Cremada, 
dimostrino un alto livello di pensiero critico, nel momento in cui si critica-
no a vicenda, vediamo che non sono in grado di rispondere alla pratica 
effettivamente rappresentata dal loro avversario. Possono solo combatte-
re contro i mulini a vento e perseguire una battaglia ideologica. La verità 
è che le due posizioni non possono vedersi perché non sono posizioni 
opposte, ma piuttosto direzioni contrarie dello stesso cerchio.

Nella guerra sociale, il sociale e l'antisociale sono due atteggiamenti non 
solo necessari, ma inevitabili.

G U E R R A  S O C I A L E



9

Dedicato a Gracia la Valle. 
513 anni dopo, la ricordiamo ancora. 

[fu la prima donna bruciata viva per stregoneria dall’Inquisizione 
spagnola, nel 1498 a Saragozza, ndt]

“Non saranno le streghe 
a bruciare questa volta!”

—Blackbird Raum, Witches, 2007

UNA CONVERSAZIONE TRA SORDI E MUTI

Da qualche tempo, c'è un abisso ideologico tra le insorti che vogliono 
sinceramente distruggere lo Stato, il Capitale e il patriarcato, e creare un 
mondo libero e solidale. Dicono che ci siano sociali e antisociali. Sebbene 
comune, è una divisione imprecisa, e proprio per questo motivo la usiamo 
qui, per non forzare le categorie date ma per rivelare una falsa dicotomia.

In generale, il dibattito è stato solo una distrazione, una confusione inten-
zionale di termini per difendere posizioni già scelte. Dicono che è facile 
ricavare tronchi da un albero caduto, ma se l'albero stesso è fittizio, il suo 
legno non produrrà molto fuoco. Per dissipare un po' il fumo, esaminiamo 
un episodio tipico di questo dibattito in modo da poter vedere chiaramen-
te l'essenza della guerra sociale e della tensione antisociale.

Nell'introduzione al testo ¡Enrabiaos! Algunos apuntes acerca de la #Spani-
sh revolution e in un articolo della rivista Terra Cremada ("No dar el brazo 
a torcer") possiamo osservare atteggiamenti molto distinti, ma in ogni 
testo criticano un fantoccio. Scelgo queste due pubblicazioni perché 
dimostrano una qualità di pensiero e includono testi molto buoni. In altre 
parole, non sono le tipiche denunce del tipo "tutto è una stronzata" che 
sono abbastanza buone solo per essere scritte sul muro di un bagno 

pubblico. Ciò significa anche che la conversazione tra i sordi e i muti ha 
raggiunto un livello avanzato. In ¡Enrabiaos! troviamo le seguenti frasi:

“Ci diranno che stiamo perdendo un'opportunità di 'presentare 
il nostro discorso' [non andando nella piazza occupata]. Non 
siamo né evangelisti né politici professionisti, non abbiamo 
bisogno di 'presentare il nostro discorso' e, in effetti, non c'è 
niente di più sbagliato che pensare di avere un unico discorso. 
Le nostre idee sono lì ovunque le persone mettano in discus-
sione l'autorità, la proprietà privata, i privilegi e lo sfruttamen-
to: in sintesi, ovunque le persone mettano in discussione e 
agiscano contro qualsiasi forma di oppressione e gerarchia. 
Dove ciò avviene, lì è dove si trova il nostro presunto discorso, 
senza che noi, come gli apostoli, abbiamo bisogno di portarlo 
lì. Ed è questa identificazione con coloro che lottano contro il 
dominio che ci fa riconoscere noi stessi negli altri, senza aver 
bisogno di aver visto i loro volti.”

Qui possiamo trovare un’assurda caricatura della posizione contraria. Gli 
interventi anarchici negli accampamenti del 15M [1] hanno dato inizio a una 
moltitudine di conversazioni, discussioni e lotte, tra compañeros e tra 
estranei. Giorno dopo giorno, apparivano nuovi testi che reagivano niente 
meno che alla situazione del giorno prima, dimostrando che l'intervento 
anarchico era soprattutto un dialogo con la realtà. Chiamarlo "evangeli-
smo" è mentire o subire una grave mancanza di atteggiamento critico. Se 
questo fosse evangelismo, le uniche persone che non sarebbero evange-
liste sarebbero quelle che non parlano mai con gli altri. La caricatura è 
così assurda che in un momento l'autore entra in discussione con se 
stesso, confondendo la sua caricatura esagerata con la realtà della posi-
zione contraria. Se è vero che alcune persone a volte hanno usato la frase 
"presentare il nostro discorso", è anche vero che gli anarchici [2] che sono 
intervenuti negli eventi non credevano di avere un unico discorso. Infatti, 
negli accampamenti, gli anarchici passavano molto tempo a discutere tra 

loro sui diversi discorsi. Per attaccare una posizione, l'autore dell'introdu-
zione a ¡Enrabiaos! riassume tutte le convinzioni di quella posizione in una 
singola frase imprecisa, "presentare il nostro discorso", e poi combatte 
con quella frase piuttosto che scendere a patti con le parole, gli atteggia-
menti e le azioni dei compagni che presumono di criticare.

Inoltre, l'autore commette il grave errore di presumere che "le nostre idee 
sono lì ovunque le persone mettano in discussione l'autorità". Quante 
volte i nostri compagni hanno visto l'anarchia ovunque ci fosse una rivol-
ta! Ma in seguito, in diversi casi, quegli stessi sbandati romanticizzati non 
hanno dimostrato alcuna pratica radicale o hanno rifiutato i tentativi di 
estendere la solidarietà. Sì, c'è qualcosa di prezioso in ogni rivolta, e in un 
certo senso anche gli hooligan che ribaltano le auto mettono in discussio-
ne l'autorità, ma è un errore fatale sottovalutare le connessioni personali 
e le reti che si costruiscono "vedendo le facce degli altri", qualcosa che 
secondo l'autore dell'introduzione è inutile.

E se il nostro discorso è davvero ovunque le persone mettono in discus-
sione l'autorità e il privilegio, allora è stato nell'accampamento 15M fin 
dall'inizio, e potremmo supporre che i compagni "sociali" siano andati lì 
per partecipare a quel discorso. È un fatto che gli "indignados" mettesse-
ro in discussione l'autorità, anche se in generale in un modo che potrebbe 
sembrarci incoerente o ingenuo. Ma è più facile ignorare questa contrad-
dizione e sminuire il fenomeno.

Troppo spesso le ribellioni imperfette che accadono qui sono state 
respinte, mentre i compagni vedono eruzioni di anarchia nelle ribellioni 
romanticizzate che sorgono in altri luoghi e che sicuramente incorporano 
anche imperfezioni simili. Questo non è altro che un disfattismo masche-
rato. L'articolo "No dar el brazo a torcer" [trad: Non arrenderti] che appare 
in Terra Cremada n.2 è un tentativo di criticare il pacifismo e anche la 
feticizzazione della violenza. L'articolo è interessante, ma spesso cerca di 
dissipare la posizione contraria con tautologie, giocando con le definizioni 
piuttosto che criticare direttamente. È chiaro che la sezione dell'articolo 
sulla "mitizzazione della violenza" è rivolta ai compagni insurrezionalisti e 
antisociali.

Vale a dire: “Con questa confusione fondamentale, ci imbattiamo anche in 
coloro che postulano che più un’azione è distruttiva, in termini materiali, 
più è radicale. Ma sbagliamo ancora una volta se pensiamo che per 
distruggere questa società basti distruggere la sua parte fisica”. Qui gli 
autori si confondono e si contraddicono. Proprio nella pagina precedente, 

scrivono che la violenza in sé e per sé “dimostra che la presunta pace 
sociale non esiste”, un argomento che riconosce che gli attacchi violenti 
hanno anche il loro aspetto simbolico e si manifestano anche a livello di 
relazioni sociali. Quindi, perché distorcere le cose affermando che un 
attacco colpisce lo Stato solo a livello fisico?

Sempre a pagina 42, criticano la “professionalizzazione dell’uso della 
violenza”, ma neanche questo è giusto nel contesto scelto. Anche i 
professionisti della violenza come i militanti di Hamas, ETA, IRA o 
MAPU-Lautaro avevano i loro programmi sociali. Vale a dire, non cercava-
no solo di distruggere la parte fisica del sistema. Nel frattempo, molti 
mitizzatori della violenza, tra cui gli anarchici greci, si sono occupati 
proprio dell’estensione della violenza, e con un buon successo, per cui 
non sarebbe giusto criticarli per aver professionalizzato la violenza 
quando hanno fatto grandi passi avanti nel realizzare il contrario [3] . Igno-
rando tali sfumature, gli autori di “No dar el brazo a torcer” stanno cercan-
do di vincere una competizione ideologica più che di portare avanti una 
conversazione che potrebbe portare al miglioramento delle nostre strate-
gie.

Essi criticano bene le “cronologie di azioni [...] che generano una falsa 
idea di forza” e le additano come pensiero quantitativo, ma poi cadono 
anche loro nel pensiero quantitativo quando affermano, nella pagina 
successiva, che “lo stesso danno che possono produrre gli esplosivi può 
essere causato anche dai colpi di martello”. [4] L’obiettivo di tali attacchi 
non è la pretesa irrealistica di sbarazzarsi del capitalismo attraverso la 
quantità di danni inflitti, ma la generazione di simboli di un’offensiva che 
si rafforza sempre di più e la diffusione di altri tipi di combattimento e di 
sabotaggio capaci di scatenare una guerra sociale più energica.

Questo articolo, che rappresenta fedelmente la prospettiva sociale, non 
analizza le idee di “segnali di disordine” o di estensione spontanea degli 
attacchi. Infatti, non considera affatto la teoria dell'attacco, portando 
invece la critica sul terreno lontano dell'“azione diretta”. Ma i compagni 
libertari che oggi potrebbero essere accusati di mitizzare la violenza non 

usano quasi mai il concetto di azione diretta. Questo termine appartiene 
agli anarchici sociali che cercano di convincere i loro contemporanei nei 
movimenti sociali a rinunciare alle pratiche civiche e indirette. Al contrario, 
gli antisociali parlano, in generale, di attacco e di guerra. Pertanto non è 
onesto criticare le loro azioni per non essere all'altezza della definizione 
di azione diretta, dato che spesso non presumono di ottenere un cambia-
mento concreto nel momento della loro azione tanto quanto di aumentare 
la propria forza e trasmettere un chiaro segnale di guerra.

Nonostante entrambe le pubblicazioni, ¡Enrabiaos! e Terra Cremada, 
dimostrino un alto livello di pensiero critico, nel momento in cui si critica-
no a vicenda, vediamo che non sono in grado di rispondere alla pratica 
effettivamente rappresentata dal loro avversario. Possono solo combatte-
re contro i mulini a vento e perseguire una battaglia ideologica. La verità 
è che le due posizioni non possono vedersi perché non sono posizioni 
opposte, ma piuttosto direzioni contrarie dello stesso cerchio.

Nella guerra sociale, il sociale e l'antisociale sono due atteggiamenti non 
solo necessari, ma inevitabili.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



1 0

[5] Nel 1893 l'anarchico Santiago Salvador attuò un attentato nel lussuoso teatro Liceu sulle Ramblas di 
Barcellona,   uccidendo una ventina di membri dell'alta società.

[6] Rispettivamente un quartiere povero e un quartiere ricco di Barcellona.

PERCHÉ NON PARLIAMO DI LOTTA DI CLASSE?

Noi parliamo di guerra sociale e non della più tradizionale guerra di classe 
perché le classi non esistono. Noi rispettiamo i compagni che si sentono 
ancora parte della classe proletaria, se è davvero perché vivono in uno 
degli angoli del mondo dove la scomparsa delle classi si trascina da più 
tempo e non per uno sforzo identitario di rispondere ai dettami di ideolo-
gie di altri tempi.

La definizione borghese della società di classe, delineata da differenze 
essenziali o culturali, è da tempo superata con l'universalizzazione di una 
cultura consumistica, che unisce elementi borghesi con elementi proleta-
ri e nuovi. Se in passato i compagni anarchici potevano lanciare qualche 
bomba nel Teatro Liceu è perché in quell'epoca lì si poteva trovare solo la 
borghesia. [5] Attualmente, il cliente medio di un cinema di Nou Barris sarà 
più povero del cliente medio di Sarrià, [6] ma non esiste una linea definita 
tra i due gruppi; nessuno dei due sarà composto esclusivamente da 
proprietari, politici e mogli ed entrambi i gruppi stanno probabilmente 
guardando lo stesso film, una differenza radicalmente significativa rispet-
to all'epoca precedente.

È ancora più chiaro che la definizione marxista di classi non è più in 
vigore. Se intendiamo le classi come una differenza nel rapporto con i 
mezzi di produzione, attualmente pochissime persone sono effettivamen-
te proprietarie di qualcosa. Quasi tutti i mezzi di produzione sono nelle 
mani di banche o società i cui direttori, cioè i ricchi, guadagnano uno 
stipendio. Uno stipendio incredibilmente alto, ma pur sempre uno stipen-
dio, e se non fanno bene il loro lavoro, possono essere licenziati (anche 
democraticamente, dagli azionisti). A volte vengono persino mandati in 
prigione. Nel frattempo, una parte sempre crescente di poveri viene 
pagata anche con azioni delle proprie aziende; sempre più di loro hanno 
accesso al capitale, anche se in quantità miserabili. Ricchi e poveri esisto-
no, senza dubbio, ma legati al sistema con meccanismi sempre più uguali. 
È proprio l'unificazione del loro rapporto con i mezzi di produzione che ha 
dissipato la differenza tra loro.

E se il sistema non ha più bisogno delle classi per riprodursi e se non c'è 

stata né rottura né rivoluzione nella detronizzazione della borghesia 
(smentendo la tesi marxista, che confondeva il rapporto tra potere econo-
mico e potere politico), con quale forza governa?

In altri termini, come definiamo il nemico?

IL MODELLO DELLA MATRICE

Dopo aver visto il film Matrix , ci sono stati alcuni gringos pazzi che, negli 
anni successivi, hanno preso le armi e hanno iniziato a uccidere persone, 
sia sul posto di lavoro che in un centro commerciale, credendo che in 
questo modo sarebbero potuti uscire dalla matrice. Sembra che cose 
simili abbiano iniziato ad accadere in Germania e in altri paesi. Di sicuro, 
non sono così pazzi. Metaforicamente, viviamo in un sistema molto simile 
a Matrix. Siamo tutti collegati a un meccanismo da cui dipendiamo, senza 
renderci conto dell'artificialità di questa situazione, senza sapere che la 
nostra condizione attuale ha origine dall'aver perso una guerra di cui ci 
siamo dimenticati. Il nemico è la logica del controllo in sé e per sé. È un 
codice in grado di modificarsi per recuperare la ribellione e assicurare il 
continuo funzionamento delle macchine. La genialità di un sistema che 
offre sempre opportunità di cambiare elementi specifici e non si lascia 
mai vedere nella sua totalità è che allena le persone a recuperare la loro 
rabbia e a indirizzarla verso la riforma del sistema, alimentandolo quando 
intendono smontarlo.

In questo terreno artificiale e controllato chiamato "società", chiunque 
può essere un nemico o un alleato. Al momento, la grande maggioranza è 
contro di noi o non è in grado di capirci. Se parlassimo loro di Matrix o 
della guerra sociale, penserebbero che siamo pazzi. Tuttavia, il risultato 
migliore sarebbe che anche loro si ribellassero, ma se non lo fanno, 
dobbiamo continuare a combattere.

È questa schizofrenia a provocare la tensione antisociale.

G U E R R A  S O C I A L E



1 1

PERCHÉ NON PARLIAMO DI LOTTA DI CLASSE?

Noi parliamo di guerra sociale e non della più tradizionale guerra di classe 
perché le classi non esistono. Noi rispettiamo i compagni che si sentono 
ancora parte della classe proletaria, se è davvero perché vivono in uno 
degli angoli del mondo dove la scomparsa delle classi si trascina da più 
tempo e non per uno sforzo identitario di rispondere ai dettami di ideolo-
gie di altri tempi.

La definizione borghese della società di classe, delineata da differenze 
essenziali o culturali, è da tempo superata con l'universalizzazione di una 
cultura consumistica, che unisce elementi borghesi con elementi proleta-
ri e nuovi. Se in passato i compagni anarchici potevano lanciare qualche 
bomba nel Teatro Liceu è perché in quell'epoca lì si poteva trovare solo la 
borghesia. [5] Attualmente, il cliente medio di un cinema di Nou Barris sarà 
più povero del cliente medio di Sarrià, [6] ma non esiste una linea definita 
tra i due gruppi; nessuno dei due sarà composto esclusivamente da 
proprietari, politici e mogli ed entrambi i gruppi stanno probabilmente 
guardando lo stesso film, una differenza radicalmente significativa rispet-
to all'epoca precedente.

È ancora più chiaro che la definizione marxista di classi non è più in 
vigore. Se intendiamo le classi come una differenza nel rapporto con i 
mezzi di produzione, attualmente pochissime persone sono effettivamen-
te proprietarie di qualcosa. Quasi tutti i mezzi di produzione sono nelle 
mani di banche o società i cui direttori, cioè i ricchi, guadagnano uno 
stipendio. Uno stipendio incredibilmente alto, ma pur sempre uno stipen-
dio, e se non fanno bene il loro lavoro, possono essere licenziati (anche 
democraticamente, dagli azionisti). A volte vengono persino mandati in 
prigione. Nel frattempo, una parte sempre crescente di poveri viene 
pagata anche con azioni delle proprie aziende; sempre più di loro hanno 
accesso al capitale, anche se in quantità miserabili. Ricchi e poveri esisto-
no, senza dubbio, ma legati al sistema con meccanismi sempre più uguali. 
È proprio l'unificazione del loro rapporto con i mezzi di produzione che ha 
dissipato la differenza tra loro.

E se il sistema non ha più bisogno delle classi per riprodursi e se non c'è 

stata né rottura né rivoluzione nella detronizzazione della borghesia 
(smentendo la tesi marxista, che confondeva il rapporto tra potere econo-
mico e potere politico), con quale forza governa?

In altri termini, come definiamo il nemico?

IL MODELLO DELLA MATRICE

Dopo aver visto il film Matrix , ci sono stati alcuni gringos pazzi che, negli 
anni successivi, hanno preso le armi e hanno iniziato a uccidere persone, 
sia sul posto di lavoro che in un centro commerciale, credendo che in 
questo modo sarebbero potuti uscire dalla matrice. Sembra che cose 
simili abbiano iniziato ad accadere in Germania e in altri paesi. Di sicuro, 
non sono così pazzi. Metaforicamente, viviamo in un sistema molto simile 
a Matrix. Siamo tutti collegati a un meccanismo da cui dipendiamo, senza 
renderci conto dell'artificialità di questa situazione, senza sapere che la 
nostra condizione attuale ha origine dall'aver perso una guerra di cui ci 
siamo dimenticati. Il nemico è la logica del controllo in sé e per sé. È un 
codice in grado di modificarsi per recuperare la ribellione e assicurare il 
continuo funzionamento delle macchine. La genialità di un sistema che 
offre sempre opportunità di cambiare elementi specifici e non si lascia 
mai vedere nella sua totalità è che allena le persone a recuperare la loro 
rabbia e a indirizzarla verso la riforma del sistema, alimentandolo quando 
intendono smontarlo.

In questo terreno artificiale e controllato chiamato "società", chiunque 
può essere un nemico o un alleato. Al momento, la grande maggioranza è 
contro di noi o non è in grado di capirci. Se parlassimo loro di Matrix o 
della guerra sociale, penserebbero che siamo pazzi. Tuttavia, il risultato 
migliore sarebbe che anche loro si ribellassero, ma se non lo fanno, 
dobbiamo continuare a combattere.

È questa schizofrenia a provocare la tensione antisociale.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



1 2

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

G U E R R A  S O C I A L E



1 3

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



1 4

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

G U E R R A  S O C I A L E



1 5

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

 [7] Coloro che hanno cercato di localizzare il potere nelle decine di commissioni e sottocommissioni che 
si sono formate come parte del putrido esperimento di democrazia diretta durante il movimento 15M.

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



1 6

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

G U E R R A  S O C I A L E



1 7

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

[8] Le eccezioni sono molto interessanti. Ad esempio in Val di Susa, dove c'è un sostegno generalizzato 
alla lotta contro il progresso [inteso nel modello delle grandi opere, ndt] . Quali elementi rendono possibi-
le questa eccezionalità?

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



1 8

SE NON ODI È PERCHÉ NON SEI VIVO

Con molta pomposità, alcuni anarchici sociali ridicolizzano il disprezzo 
che gli antisociali dimostrano verso la società, come se fossero alienati, 
privilegiati e deboli. In verità, gli anarchici sociali non hanno relazioni vera-
mente profonde con altri settori della società, ma sono placati da meno. 
L'odio antisociale è sempre rappresentato come un atteggiamento di 
arroganza, impazienza, elitarismo e mancanza di sensibilità. La verità è 
che chi è sensibile verso il mondo avrà sempre una propensione a odiare 
la società e a odiare gli altri esseri umani.

Solo con un populismo estremo si può perdonare l'apatia generalizzata, la 
sottomissione e la stupidità senza le quali il sistema di dominio non 
funzionerebbe mai. Il vero elitismo è perdonare alle masse quei compor-
tamenti spregevoli che non perdoneremmo mai a noi stessi o ai nostri 
compagni. Allo stesso modo, altri che potremmo non identificare come 
ribelli sono anche responsabili di molta resistenza di cui spesso non 
siamo consapevoli. Sarebbe un grave errore supporre che le uniche lotte 
che esistono siano quelle che riconosciamo come tali; tuttavia, rimaniamo 
ignoranti di tali lotte grazie alla stessa pace sociale che ci rende anche 
invisibili. Quelli di noi che stanno già combattendo, noti e sconosciuti, 
sono i più sensibili e i più audaci, le prime erbacce che non sopportano 
l'ipocrisia o la miseria della normalità.

Le erbacce devono odiare il cemento per poterlo rompere, ed è normale 
che confondano il cemento con la società, perché al momento l'unica 
cosa visibile è il cemento; la società è in basso, funge da fondamento, ma 
contiene anche nuove forme che aspettano un po' di luce per germoglia-
re.

Le masse nella società dello Spettacolo sono cemento: inerti; immobili; 
senza pensieri indipendenti; non lasciano mai la forma scelta dal loro 
architetto. Il ribelle antisociale gioca un ruolo vitale quando attacca le 
masse, perché solo rompendo la massa si può risvegliare la comune, la 
collettività. Coloro che temono l'opinione popolare non sviluppano mai 
tattiche più forti, più audaci, più distruttive; tattiche che all'inizio sono 
disprezzate (e chiamate "avanguardiste" dai populisti, anche se una vera 
avanguardia vuole preservare la massa e non eroderla) ma in seguito, nei 
momenti di rottura, si estendono improvvisamente e vengono collettiviz-
zate, utilizzate da tutti.

La tensione antisociale è questa: un equilibrio tra l'amare le persone per 

quello che potrebbero essere e a volte sono; e l'odiarle per l'umiliazione 
che subiscono, per le vette che si rifiutano di raggiungere.

DISSIDENTI DELL'UTOPIA

Ma la tensione antisociale non è una semplice doppia linea che ha la sua 
funzione strategica nella situazione attuale. È una contraddizione che si 
sente nelle viscere. È la maledizione della solitudine e il rifiuto di ogni 
limite. Il concetto antisociale o individualista di libertà è così estremo che 
non può essere programmatico; non è pratico. Ma è proprio una contrad-
dizione così poco pratica di cui abbiamo bisogno per evitare le mostruosi-
tà del razionalismo! Il rivoluzionario razionalista è l'orrore più spaventoso 
che la storia abbia mai visto: avendo rovesciato il mondo intero, ha la 
possibilità di ordinare tutte le contraddizioni della natura e di mettere in 
pratica la dittatura delle astrazioni.

Leggendo Renzo Novatore, diventa chiaro che le ansie antisociali non 
sono un programma per un'utopia individualista. Tale non esiste. Questo 
nichilismo poetico è una ribellione senza fine poiché nell'utopia della 
comune non ci si sentirà comunque a proprio agio perché ci si spinge 
sempre a esplorare gli estremi dell'esistenza, a vivere le altezze e le 
profondità, �a essere grandi come il nostro crimine�, a non accettare 
alcun limite o censura, e come tale a rimanere sempre ai margini della 
società.

Una tensione antisociale esisterà in qualsiasi futuro. Molti anarchici com-
battono perché siamo molto sensibili all'imposizione di norme. Nati in 
un'utopia antiautoritaria, vedremmo ancora molta ipocrisia e imposizione. 
Soprattutto rifiutiamo l'idea di un'utopia in cui la ribellione è superata e 
non necessaria. Non crediamo in una ribellione che abolirà la necessità di 
ribellarsi, di trasgredire. Sapendo che l'unica perfezione è il caos, non 
saremo in grado di creare una nuova autorità.

Una volta distrutto lo Stato e ogni apparato di repressione e coercizione, 
la lotta sarà completamente diversa; all’inizio nessuno ci metterà in 
prigione per la ribellione, anzi ci guarderanno male e poco più. Come tale 
è possibile parlare di utopia, di rivoluzione, di rottura definitiva, di un 
“dopo”. Ma immaginiamo un’utopia complessa e imperfetta, che cambia 

con le lotte contro le sue norme, i suoi autocompiacimenti, le inevitabili 
imposizioni della collettività verso l’individuo.

INNAMORATO DEL MONDO

All'occupazione del 15M hanno partecipato, ognuno a modo suo, anarchici 
sociali e antisociali. C'era anche un atteggiamento di rifiuto verso qualsia-
si partecipazione. Data la scarsità di azioni esterne alla Plaça durante quei 
mesi, questo atteggiamento non può essere considerato una strategia, 
ma piuttosto una mancanza della stessa, una mancanza di pazienza, una 
mancanza di progettualità, un'incapacità di confrontarsi con le complica-
te realtà del mondo. In esso incontriamo il lato meno interessante dell'a-
narchismo, perché si rifiuta di imparare dalla pluralità e perde l'opportuni-
tà di rafforzare la sua affinità portandola in situazioni più complesse. Se 
esistesse davvero un atteggiamento anarchico che non partecipasse alla 
germinazione sociale del 15M, perché le azioni esterne si sono fermate 
durante il mese dell'occupazione? Sarebbe stato fantastico se gli attac-
chi, i sabotaggi, i discorsi, la propaganda e quant'altro fossero continuati 
durante quel mese, ma la verità è che fuori dalla plaza troviamo solo la 
continuazione di un paio di progetti anarchici, validi ma con scarso impat-
to. Tutto il resto sono parole vuote. Da quanto abbiamo visto, la posizione 
della non partecipazione è puramente ipotetica. Se in un momento i parti-
giani di questa posizione decidessero di sviluppare una vera pratica 
partendo dalla non partecipazione ai movimenti sociali, forse contribui-
rebbero con nuove idee e tattiche molto interessanti, ma al momento non 
troviamo nulla di pratico nel loro rifiuto, e le parole isolate non ci hanno 
mai interessato.

È altrettanto noiosa, fino al punto di essere patetica, la postura dei ribelli 
populisti, presunti compagni che partecipano a qualsiasi movimento 
sociale senza esprimere le proprie idee, che si accontentano di fornire 
strumenti per l'uso del movimento (che si tratti delle competenze per 
facilitare una grande assemblea o del loro know-how per occupare edifici 
o costruire case sugli alberi mentre ignorano i dibattiti strategici e si 
rifiutano di criticare i loro nuovi alleati. Devono avere cuori di pecore o 
politici. Temono di spaventare gli altri con le loro idee strane e radicali. 
Alcuni si sentono così alienati dalla società (una società di alienazione) 
che vogliono essere come tutti gli altri, al punto di perdere la propria iden-

tità. Altri vogliono influenzare le masse senza rivelare chi sono e cosa 
vogliono veramente; questi finiscono per riprodurre il linguaggio della 
democrazia e dei diritti per ottenere più popolarità. Spesso difendono le 
loro posizioni con false dicotomie, come se le uniche opzioni fossero l'uso 
di concetti che tradiscono i nostri sogni o cadere nella trappola della 
tipica comunicazione anarchica stereotipata, uno stile sterile e astratto 
che è difficilmente comprensibile per chi non ha letto gli stessi libri che 
abbiamo letto noi. Il loro errore è non riconoscere che per i ribelli il conflit-
to è positivo e la via più facile è destinata a fallire.

Gli anarchici della guerra sociale sono completamente innamorati del 
mondo in tutta la sua complessità, e forse per questo odiamo la società 
perché è falsa e velenosa e perché si nutre del mercato delle relazioni 
commercializzate anziché del mondo delle relazioni libere; o forse per 
questo amiamo la società per tutte le potenzialità che ha e perché man-
tiene ancora qualche radice nel mondo e continua a creare comuni qua e 
là nella terra bruciata, nonostante tutto ciò che ha sofferto.

IL NEMICO È UN MODO DI VEDERE IL MONDO

Se non esistono classi, se il figlio di immigrati può diventare presidente 
della Francia o degli Stati Uniti, se ci sono poveri che passano la vita a 
imitare i ricchi e il sistema può sbarazzarsi di uno qualsiasi dei suoi 
dirigenti, arrivando persino a mandarlo in prigione per rafforzare l'illusione 
di giustizia, come possiamo riconoscere il nemico?

Le linee guida della guerra di classe, in quei tempi in cui tutti sembravamo 
appartenere a una classe o all'altra, hanno ovviato a una verità importante 
fino al momento storico in cui i buoni proletari hanno iniziato a trasformar-
si in burocrati rivoluzionari. La verità rivelata è che il nemico non è una 
classe ma un punto di vista, una soggettività, e tutti coloro che guardano 
la propria vita dall'alto, che si tratti di un banchiere o di una madre immi-
grata assistita, si sono schierati dalla parte del dominio.

I comisiocrats [7] del 15M che temevano la spontaneità e avevano bisogno 

di centralizzare le informazioni e tutti gli spazi decisionali; i dipendenti che 
accettarono tagli salariali per salvare l'azienda; i cittadini che si identifica-
no con i loro politici; i sindacalisti che affrontano la problematica dell'au-
mento della produzione e i progressisti che affrontano la problematica 
della sicurezza, della criminalità e del terrorismo; gli anarchici del '36 che 
si arrangiarono con l'opportunità di entrare nel governo e mettere in prati-
ca le loro teorie economiche presumibilmente libertarie; gli attivisti che 
tengono alla loro immagine nei media; gli scienziati che riducono il cam-
biamento climatico e l'estinzione di massa a livelli di carbonio e statisti-
che sulla temperatura.

Il nemico è una soggettività, è cadere nella trappola di anteporre le 
esigenze dell'ordine ai nostri desideri. L'atto più profondamente ribelle è 
comprendere se stessi come un essere che vive attraverso un'intera rete 
di altri esseri viventi, o, per dirla in un altro modo, un essere del mondo. 
Una volta che abbiamo sostituito nel nostro immaginario la comune dei 
cittadini o la comune dei produttori, cioè quella degli schiavi e delle mac-
chine, con la comune degli esseri mondani; una volta che sappiamo nelle 
nostre ossa di essere gli eredi di una tradizione di ribellione contro un 
processo di colonizzazione iniziato in un primo momento da noi stessi 
sotto forma di patriarcati autoctoni e poi portato avanti da un nuovo Stato 
e dal suo nascente capitalismo; allora non c'è altro che lottare con tutte 
le nostre forze e per tutta la durata delle nostre vite, lottare con più forza 
di quella che può essere sommata nei pochi anni che ci tocca vivere, 
perché nella nostra lotta concentriamo una continuità di ribellione che è 
durata secoli e durerà per secoli ancora.

Una volta che avremo spazzato via quella colonizzazione dai nostri essere 
e compreso come qualcosa di estraneo e imposto ogni pensiero legato 
allo Stato, incluso il più democratico, il più civico, il più progressista, le 
nostre utopie non ci tradiranno più come tante volte hanno fatto in passa-
to. Una volta che comprenderemo non solo le gerarchie ma anche l'ordi-
ne, la democrazia, la produzione, l'uguaglianza e l'unità come un'imposi-
zione violenta, tutti i restauratori in mezzo a noi inizieranno a sembrare 
invasori marziani , e sarà molto più difficile per loro ingannarci. Per tutte 
queste ragioni la comunicazione e la diffusione di altri immaginari e di 
una nostra storia è vitale.

La guerra sociale è questa: una lotta contro le strutture di potere che ci 
colonizzano e ci addestrano a vedere il mondo dalla prospettiva delle 
esigenze del potere stesso, attraverso la lente metafisica del dominio, in 
cui l'universo ha un centro e segue delle leggi e può essere quantificato 

e a cui può essere assegnato un valore. Il premio per aver vinto la guerra 
sociale non è fisico (la presa di fabbriche e terreni) ma metafisico (la 
ricomparsa del mondo).

LA GUERRA SOCIALE ALL'INIZIO

Giunti a questo punto, possiamo supporre che all'inizio siamo piuttosto 
soli nella nostra guerra sociale. I pochi luoghi in cui c'è un sostegno gene-
rale per una lotta contro il progresso e l'ordine tendono a essere territori 
indigeni dove le persone ricordano ancora la loro colonizzazione, non si 
sono mai arrese ad essa e hanno collaborato con essa meno di quanto 
abbiano fatto le persone delle terre completamente conquistate. In Occi-
dente, le poche lotte generalizzate hanno anche qualcosa a che fare con 
le lotte anticoloniali, come in Euskal Herria, in Irlanda, o tra i discendenti 
degli schiavi nel Nord America, ma dato che per molto tempo hanno com-
preso la loro lotta anticoloniale in termini nazionali, hanno ingoiato la 
metafisica e le relazioni sociali dei loro colonizzatori e, come tali, stanno 
lottando per riprodurre un altro modello della civiltà dominante, con una 
bandiera diversa e altre feste. [8]

Combattere contro una colonizzazione di cui non rimane quasi più alcun 
ricordo popolare è, all'inizio, una follia. In una società schizofrenica, le 
persone più coerenti devono essere prive di vergogna. Solo la persona 
più audace può essere la prima a rompere una norma quando vede che 
quella norma è oppressiva. In un'epoca in cui pochissime persone si com-
prendono come combattenti in una guerra sociale, saranno isolate e 
come tali penseranno che l'affinità sia la caratteristica più importante 
nella loro lotta. Semplicemente per esistere e iniziare a guadagnare visibi-
lità, i compagni dovranno sfidare la pace sociale, il che significa avere una 
disposizione verso atteggiamenti antisociali.

Questi ribelli isolati diventeranno più forti creando legami con altri ribelli 
che vivono in altri quartieri, altre città o altre città. Così possono moltipli-
care la loro forza, scambiare idee, evitare l'isolamento, proteggersi dalla 

repressione, in sintesi: creare una piccola tribù o una comune nomade 
che si muove attraverso un terreno sociale muto e sterile. Tuttavia, 
cogliendo la strategia necessaria per la sopravvivenza, pongono un osta-
colo sul loro cammino, che molte lotte non sono mai riuscite a superare. 
Conoscendo solo i rapporti di affinità, diventano incapaci di rompere con 
l'isolamento creato dallo Stato mediatico e dai costumi conservatori della 
società stessa.

In una città con molti compagni, si forma tra l'altro la tendenza a sostituire 
le reti intra-quartiere con reti extra-quartiere solo tra le persone della 
bolla.

Per creare relazioni di vicinato, cioè naturali e non arbitrarie, [9] è necessa-
rio comportarsi in modo sorprendentemente antiquato, parlando con i 
vicini di famiglia e del tempo, preparando loro torte, invitandoli a mangia-
re, prendendosi cura dei loro figli, chiedendo loro di aiutarli a riparare il 
frigorifero o a spostare un materasso. E soprattutto questo atteggiamen-
to non può nascere da un calcolo pragmatico pensato per creare una rete 
tra anarchici e normali, per “costruire il vicinato”, ma deve nascere perché 
si sente sinceramente la mancanza della comunità perduta. Questo è 
“apparire nella vita degli altri”. 

Chi non è motivato a conoscere i propri vicini, cioè una persona più 
asociale, non è capace di creare una rete intra-quartiere. Ma è capace di 
fare qualcosa di altrettanto importante: fomentare la lotta e gli spazi com-
battivi e antisociali che attraggono tutti gli altri freak, gli isolati, i perdenti 
e i solitari che costituiscono sempre la lotta in epoche in cui lo Stato è 
abbastanza forte da fingere una mancanza di problemi reali.

[9] Qui uso queste due parole letteralmente. Le relazioni arbitrarie sono quelle che si scelgono, cioè 
quelle di affinità. Le relazioni naturali sarebbero quelle della famiglia o del vicinato, anche se la natura 
stessa è una costruzione, poiché si può scegliere come intendere la famiglia o dove e con chi vivere.

G U E R R A  S O C I A L E



1 9

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



2 0

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

G U E R R A  S O C I A L E



2 1

[10]La visione del superamento umano del mondo è un'evoluzione logica della visione del riflesso umano 
del divino, mentre la materializzazione della terra e di tutte le cose in essa costituisce una rottura con la 
visione precedente di uno spirito o animus che unisce e vive in ogni cosa, sebbene i cristiani si siano 
preparati a tale rottura insistendo sul fatto che solo gli esseri umani hanno un'anima.

[11] I numerosi conflitti tra strati dell’élite, come sacerdoti, vescovi, cavalieri e re che caratterizzarono il 
Medioevo costituirono tentativi di spostare l’equilibrio del potere ma non il modo in cui il potere era 
inteso e riprodotto.

[12] si riferisce al testo Manifesto SCUM di Valerie Solanas del 1967 o alla sua versione più popolare, ma 
alterata, pubblicata dall’Olympia Press con il titolo S.C.U.M (Society for Cutting Up Men), un testo molto in 
voga tra un certo femminismo radicale.

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



2 2

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

G U E R R A  S O C I A L E



2 3

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

[13]  Così hanno avuto origine molti Stati in Europa e in Asia nel corso della storia; influenzati dall'esempio 
di un'altra civiltà, un gruppo che attualmente intendiamo come un'etnia formatasi come istituzione 
religioso-bellica, che ha conquistato una società vicina e si è installato al di sopra per colonizzarla e 
trasformarla nella base del suo nuovo Stato.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



2 4

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

G U E R R A  S O C I A L E



2 5

LA SOCIETÀ IN ROTTURA

E quando gli audaci e gli isolati hanno ottenuto la riesumazione della pace 
sociale – o se questa viene ottenuta attraverso eventi spontanei – e gli 
altri cominciano a scendere in piazza e a mettere in discussione l’ordine 
dominante, cioè quando si verifica una rottura sociale o almeno una rottu-
ra affettiva con la normalità, cosa fanno coloro che si sono già ribellati da 
molto tempo?

Saranno molto meglio posizionati se avranno già lavorato per risolvere la 
tensione tra i loro atteggiamenti sociali e antisociali, se avranno già inizia-
to ad apparire nelle vite degli altri e imparato ad agire in spazi eterogenei; 
ma anche se avranno già una forte pratica di attacco per fornire alla 
nuova lotta armi adeguate per sabotare l'ordine. È normale che nella 
stagione della rottura, più ribelli si avvicinino alle posizioni sociali, cercan-
do complicità al di fuori delle affinità tradizionali. In questo modo possono 
svolgere l'importante ruolo di trovare confluenza tra i diversi conflitti, 
erodendo l'alienazione monotematica con cui la democrazia mediatica 
disciplina i movimenti legali. E all'interno di questa nuova conflittualità 
nata dalla collettivizzazione di tutte le denunce che prima erano monopo-
lizzate dai progressisti, all'interno di questa nuova totalità di antagonismi, 
i compagni disposti a mettersi al fianco degli altri potranno realizzare una 
partecipazione critica e diffondere visioni e tattiche anarchiche. Ma se si 
ingannano e cadono nel populismo, cioè dimenticano chi sono, dimenti-
cano la loro eredità di migliaia di anni di lotta, per accettare i pregiudizi 
democratici che renderanno loro più facile comunicare con persone 
ancora immerse nella normalità, tradiranno la lotta e tradiranno se stessi.

Nel momento del populismo e del possibilismo, gli antisociali hanno il 
ruolo vitale di mantenere vivo l'idealismo che i compagni che stanno 
dimenticando l'obiettivo della lotta hanno perso; di provocare; di rendere 
impossibile qualsiasi patto con la normalità; di continuare ad attaccare e 
distruggere; di andare oltre e ridicolizzare qualsiasi pragmatismo egoisti-
co.

Spesso le rotture non durano a lungo o non si estendono. Gli interventi 
anarchici possono sabotare i restauratori che tentano di neutralizzarle; 
possono portare più benzina sul fuoco trasmettendo esperienze di 
auto-organizzazione e attacco. Nel momento della rottura, coloro che 
rimangono nella loro posizione antisociale non possono rispondere con 
agilità, e coloro che rifiutano la loro vecchia posizione antisociale si delu-
deranno quando la situazione si calmerà di nuovo, se non la tradiranno 

prima. Entrambi gli atteggiamenti sono necessari per affrontare la vera 
questione.

CHI SIAMO?

Tutti i termini che ci hanno dato per rispondere a questa domanda sono 
inadeguati. Abbiamo bisogno di ricostruire la rete dei significanti stessa, 
la grammatica che opera invisibilmente tra gli elementi proferiti. Come 
sottolinea Foucault in Le parole e le cose, nell'età classica (XVII secolo), il 
segno cessa di essere una forma mondana e perde la sua affinità e la sua 
relazione organica con il significato. In precedenza, c'era una grammatica 
fondamentale che si basava su una visione magica del mondo fondata su 
simpatie e simmetrie che servivano a giustificare l'ordine stabilito. Possia-
mo immaginare - e ci sono tracce archeologiche - una grammatica fonda-
mentale ancora più antica che si basava su un ordine magico in cui il 
potere di trasformazione era alla portata di tutti, in contrasto con il Rina-
scimento, quando il mondo, sebbene magico, era un testo già scritto e 
l'unica magia consisteva nello scoprirlo.

Il nuovo razionalismo ha facilitato un cambiamento aggressivo nell'ordine 
costituito, un altro passo di allontanamento dal mondo e verso l'alienazio-
ne. Il linguaggio è diventato una specie arbitraria, qualcosa da analizzare 
al di fuori del suo contesto terrestre. La conoscenza della nuova scienza 
ha raggiunto la sua forma ideale nella carta, nell'enciclopedia, nello zoo: 
uno spazio neutro, oggettivo e persino invisibile in cui esporre una serie 
di unità ordinate secondo una logica che nasconde la violenza che le ha 
sradicate dalla loro relazione organica con il mondo. E se negli ultimi anni 
le scienze hanno iniziato a mostrare interesse per gli ordini spontanei, per 
la rete di relazioni e interazioni tra le cose, non è perché hanno iniziato a 
vedere il mondo, ma perché hanno completamente smontato la macchi-
na, ne hanno esaminato gli elementi all'ennesima potenza e ora stanno 
iniziando a rimetterla insieme e a farla funzionare in modo che tutto 
funzioni secondo i loro comandi. Non si tratta più di catturare alcuni o 
molti elementi del mondo e di usarli come strumenti per il bene dell'eco-
nomia, ma di ricostituire il mondo come una grande macchina.

Insieme a questo cambiamento, gli esseri umani hanno cessato di essere 
un riflesso perfetto di un ordine divino nel mondo e si sono trasformati, da 

un lato, in esseri che non hanno nulla a che fare con il mondo perché lo 
hanno superato [10] , e dall'altro in macchine biologiche fatte della stessa 
materia di un universo del tutto morto e muto.

L'ordine cristiano precedente si basava su categorie di identità trasparen-
ti e semplici, utili tanto per i ribelli quanto per le autorità. Tutto si basava 
sulla dicotomia tra bene e male (credenti e infedeli) o sulla posizione di 
ciascuno all'interno delle gerarchie sociali. La prima classe di categorie 
era molto facile da capovolgere. Nelle ribellioni contro l'ordine feudale e il 
capitalismo incipiente, i ribelli prendevano la torcia dei credenti, segnala-
vano le autorità come quelle cattive e fu in nome di Dio che bruciarono 
preti, sventrarono conti e proclamarono la libera comune, "il mondo capo-
volto". Per quanto riguarda la seconda classe, le gerarchie dell'epoca 
delimitavano anche le linee di guerra; non sarebbe stato possibile far 
parte dell'aristocrazia o della chiesa, il che avrebbe significato possedere 
le terre degli altri e coinvolgersi direttamente nell'amministrazione della 
loro oppressione, e allo stesso tempo ribellarsi a quel sistema. [11] In realtà, 
fu la nuova borghesia – che non aveva un posto definito nelle vecchie 
classificazioni ma poteva essere intesa solo come appartenente alle fila 
degli oppressi, data la sua mancanza di sangue nobile o di posizione nella 
Chiesa – a deviare le lotte che quasi distruggevano l’Autorità e a indiriz-
zarle verso la formazione del sistema attuale.

Al contrario, tutte le categorie in cui oggi ci comprendiamo servono a 
nascondere le linee di frattura del conflitto sociale. Nessuna di esse 
contiene tutti coloro che devono lottare, da una parte, e tutto ciò che 
dobbiamo distruggere, dall'altra. Cittadino/straniero; ovviamente no. 
Uomo/donna; nessuno dei due, a meno che non abbiano ragione le tesi di 
SCUM [12], una possibilità che biologicamente non sarei in grado di accer-
tare né di affermare. Umano/animale; nei giorni più morbosi, sembrereb-
be valido, ma chi amministrerà il genocidio rivoluzionario se non noi 

stessi? Una tale domanda rivela l'incapacità di questa categoria di illumi-
nare un criterio di liberazione. Popolo/governo; prima la democrazia e poi 
il fascismo hanno oscurato questa distinzione fino a trasformarla in un 
mero trucco demogogico. Lavoratore/proprietario; esclude gli invisibili 
che ancora resistono alla logica della produzione e ovvia al fatto che il 
lavoro che anima i lavoratori li dominerà sempre, anche se lo organizzano 
loro stessi. Inoltre, molti proprietari lavorano e molti lavoratori ricevono tali 
privilegi che si comportano più come proprietari. Ricchi/poveri; ma fino a 
poco tempo fa, le masse europee pensavano di essere ricche.

Attualmente non ci sono categorie che ci aiutino a comprendere la nostra 
storia, il nostro rapporto con il sistema e il nostro desiderio di liberazione. 
La più vicina a quest'ultimo criterio sarebbe una categoria ideologica, un 
"ismo". Ma non è la nostra adesione a una dottrina che definisce il 
nostro rapporto con il sistema, la nostra storia comune e i desideri 
ribelli che esprimiamo in misura maggiore o minore! La categoria di 
"anarchico", forse la più pura, non si avvicina al "bene" di una volta perché 
legare il valore morale all'ideologia crea un moralismo e una possibilità di 
avanguardismo incompatibili con l'anarchia; inoltre, la maggior parte delle 
persone che creano e creeranno l'anarchia non sono anarchiche.

Al di là delle categorie date, si trova un intero processo di sradicamento 
che invade tutte le sfere dell'esistenza. Hanno fatto così tanto per farci 
dimenticare chi siamo, per non lasciare nessuna parola o ricordo che 
possa illuminare un essere puro che esisteva prima di tutti i loro processi 
di colonizzazione e che può ancora comunicare con noi attraverso tutte le 
fitte nebbie della storia! Possiamo solo immaginare quando è iniziato 
l'errore.

Come abbiamo notato, nel continente in cui è nato il capitalismo non ha 
sostituito un'utopia libertaria, ma un altro complesso di gerarchie con 
minori possibilità di controllo. Ci sono molte persone in altri continenti che 
possono rivendicare una comunità libera che è stata schiacciata dal capi-
talismo, un prima da ricostruire, ma quelli di discendenza europea (o 
asiatica nella grande maggioranza dei casi) non possono. Nel caso euro-
peo, il capitalismo è nato da una civiltà divisa in una serie di territori 
feudali e città con distinti equilibri di potere tra autorità e popolo, tutti 
vagamente uniti dalla gerarchia cattolica. Quest'ultima era un tentativo 
collettivo da parte di una rete decentralizzata di élite di salvaguardare i 
frammenti del sogno di dominio del caduto Impero romano, che era a sua 
volta una logica evoluzione della democratica Repubblica romana, che 
era un audace progetto di confraternite guerriere di tribù italiche, una 

società con pochissima gerarchia familiare (forse meno di qualsiasi altra 
società al mondo che abbia finito per creare uno Stato), una società molto 
libera secondo il concetto patriarcale-occidentale di libertà. Perché 
hanno favorito la guerra e minimizzato gli spazi femminili all'interno della 
civitas? Perché si sono sgravati di relazioni familiari ampie e definite (il 
clan, la discendenza segmentaria) ma senza creare un altro concetto di 
collettivo, muovendosi invece verso un'atomizzazione e privatizzazione 
della terra e tollerando un'aristocrazia debole che si evolveva parallela-
mente alle confraternite? Potremmo porre domande simili alle tribù 
germaniche che conquistarono Roma ma ne assunsero rapidamente il 
sogno, avendo già molto in comune. Ma in nessun caso ci sarà una rispo-
sta definitiva.

Né possiamo dare la facile risposta che “Siamo esseri umani e gli esseri 
umani sono così”, perché nella stessa storia troviamo il ruolo messo a 
tacere delle tribù slave e celtiche che per la maggior parte non cercarono 
di erigere uno Stato in stile romano come fecero le tribù germaniche; anzi, 
molte di loro resistettero agli imperi del tempo e resistettero anche alla 
Chiesa. Nel 983, quando gli abitanti slavi del luogo in cui ora troviamo 
Berlino si ribellarono ai nobili germanici che si erano installati sopra di 
loro, come parassiti [13] , uccisero o cacciarono via i sacerdoti e i nobili e in 
seguito vissero in pace: orizzontali, pagani e liberi. Due secoli dopo, 
nell'anno 1147, la Chiesa dovette dichiarare una crociata contro di loro per 
riconquistarli e sottometterli all'autorità.

Sebbene non ci sia una risposta definitiva alla domanda "Chi siamo?", 
possiamo avvicinarci alla verità comprendendo meglio ciò che ci hanno 
rubato per trasformarci negli esseri perduti che siamo attualmente. In 
quanto tale, dovremmo arrivare a una migliore comprensione del capitali-
smo. Contrariamente alla storia ufficiale, a cui credono molti anticapitali-
sti, il capitalismo non è nato dal "mercantilismo" nel XVIII e XIX secolo. Non 
guadagniamo nulla comprendendo il capitalismo in questo modo, 
dividendo la storia in fasi simmetriche solamente consequenziali. A livello 
globale, ci fu un grande cambiamento i cui tratti distintivi apparvero e 
raggiunsero l'egemonia tra il XV e il XVII secolo. Fu un duro colpo, l'inven-
zione di un nuovo motore sociale di potere che avrebbe spinto tutti i 
successivi cambiamenti nelle forme di controllo sociale. Viviamo in una 

realtà completamente diversa se comprendiamo il sistema attuale come 
uno che è fluito o si è evoluto naturalmente da quello precedente, e non 
come qualcosa che è stato imposto violentemente in conformità con 
strategie specifiche durante un'epoca particolarmente agitata di guerra 
sociale.

Se Adam Smith identificò il capitalismo come qualcosa di distinto dal 
mercantilismo, è perché stava costruendo l'ideologia del capitalismo, che 
aveva bisogno di nascondere le sue radici nella guerra contro le comunità 
nelle colonie e in Europa, e di rappresentare la sua creazione come un 
libero contratto tra individui isolati in un terreno mercificato già esistente, 
come se fosse qualcosa di naturale.

Fu tra il XV e il XVII secolo che le banche apparvero e ampliarono il loro 
potere. Fu allora che il denaro cessò di essere un simbolo di scambio, un 
gettone commissionato da un re per autorizzare e quantificare il commer-
cio al fine di appropriarsi di una quota, come era stato fin dalla sua inven-
zione da parte dei primi stati, e iniziò a essere la principale forma di 
produzione in sé, la creazione partenogena di valore, debito e speculazio-
ne. Fu allora che iniziarono la speculazione e l'inflazione dei prezzi, prima 
con il cibo, creando un nuovo meccanismo di ricatto. Fu allora che appar-
ve l'istituzione del lavoro salariato come lo intendiamo oggi, qualcosa di 
inseparabile dal furto forzato dell'autosufficienza, un processo che iniziò 
anche nella stessa epoca con l'installazione delle vecchie leggi romane 
che privatizzarono le terre comunali e con l'inizio delle recinzioni effettua-
te per appropriarsi di tali terre. Fu anche l'inizio della criminalizzazione 
della povertà e di un'intensificazione senza precedenti del ruolo e delle 
tecniche delle strutture di governo nella regolamentazione e disciplina 
della vita quotidiana e della riproduzione. Nello stesso tempo, all'interno 
dello stesso processo di formazione del nuovo Stato, si spingeva il colo-
nialismo, qualcosa di qualitativamente distinto dalle forme antiche di 
imperialismo e all'interno del quale la schiavitù era legata al lavoro 
salariato, consentendone la mercantilizzazione (gli schiavi producevano 
soprattutto beni per il consumo dei nuovi lavoratori, sovvenzionando così 
la loro manodopera a basso costo). Lo stesso facevano con il nuovo 
lavoro femminile.

Di fronte a tutto questo, i cambiamenti della Rivoluzione industriale e la 
fine del mercantilismo sono più una questione di grado e di nuove tecni-
che, così come il neoliberismo costituisce un cambiamento nato dalle 
stesse basi capitaliste.

È necessario comprendere che il capitalismo non è nato come evoluzione 
di un precedente sistema omologo. È necessario perché dovremmo com-
prendere il biopotere come un tipo di potere completamente nuovo e 
innovativo che fornisce allo Stato capacità in precedenza inimmaginabili; 
perché dovremmo comprendere il ruolo strategico dello Stato e quanto 
siamo stati vicini a distruggerlo; perché dovremmo comprendere le vere 
basi e i veri principi del capitalismo non gravati dall'ideologia del libero 
mercato.

Non c'è più nulla sotto queste basi. La realtà stessa è stata trasformata e 
ciò che è stato perso è stato il mondo, l'interconnettività degli esseri e, 
con essa, la conoscenza di chi siamo. Potremmo aspirare a essere il "nulla 
creativo" di Stirner, gli "esseri specie" di Marx o i "primitivi futuri" di John 
Zerzan. Ma per ora, queste sono proposte e non realtà e nemmeno la 
memoria di un'altra realtà.

La questione di sapere chi siamo richiede la creazione di un nuovo "noi", 
un "noi" che si posiziona attraverso la negazione di un "loro", un nemico. 
E questo nemico è il modo razionalista, democratico e civile di vedere il 
mondo. Non possiamo usare le loro linee guida etiche. Non possiamo 
posizionarci all'interno della loro legalità. Non siamo i loro cittadini, non 
siamo gli abitanti di un paese che è stato semplicemente occupato, come 
se il capitalismo fosse solo un cattivo vicino e non la base della nostra 
esistenza. Come tale, sostenere "l'indipendenza" non ci si addice. L'idea 
di autodifesa porta con sé la possibilità di coesistenza. Sarebbe meglio la 
certezza che la nostra esistenza significhi la loro distruzione.

Siamo la bomba nel cuore della macchina che vuole distruggerci.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



2 6

SIAMO LA NOSTRA PERDITA

È necessario considerare la cultura dominante come qualcosa di alieno, 
come se fosse l'imposizione di invasori marziani. Tuttavia non possiamo 
cadere nella trappola del purismo e isolarci come coloro che tornano alla 
terra per costruire una cultura libertaria e separarsi dagli altri. Siamo più 
grandi dei nostri singoli corpi. Siamo anche coloro che rimangono nella 
città e nella cultura dominante. Non possiamo proporre una cultura nostra 
perché il tentativo ci divide da coloro che sono uguali a noi, ci divide da 
coloro che rimangono collegati alla macchina. È impossibile reclamare 
una cultura nostra, tuttavia è necessario tentarlo per espandere il nostro 
immaginario e ricordare che la loro cultura di dominio non ci appartiene. 

Finché c'è uno Stato, non possiamo dare una risposta positiva alla 
domanda: chi siamo? Nel frattempo, siamo la nostra perdita, siamo tutto 
ciò che ci hanno rubato. Solo questo può segnalarci cosa potremmo 
essere in un mondo libero. Solo questo ci unisce a tutti gli esseri dominati 
e colonizzati dal Capitale, senza usare un falso populismo per limitare 
coloro che sono già in guerra. Tutti noi che siamo esseri viventi, che non 
siamo macchine, burocrati, poliziotti o schiavi volontari, abbiamo qualco-
sa in comune: ci hanno rubato il mondo, la comune, l'aria pulita, la foresta, 
le stelle, le celebrazioni dell'equinozio e del solstizio, il giorno e la notte 
liberi dalle catene delle ore e dei minuti, la libertà di azione, il correre dei 
nostri corpi e delle nostre vite e dei nostri ricordi. Se definiamo "noi" 
come la nostra perdita, ci uniamo agli altri, a coloro che non lottano 
ancora, senza lasciare che dissuadano le nostre azioni essendo una mag-
gioranza passiva. Se ci identifichiamo con la nostra perdita, rompiamo 
con l'isolamento categoriale imposto a tutti coloro che sfidano le radici 
del sistema e segnaliamo un percorso di lotta lontano dal dialogo e verso 
il recupero di tutto ciò di cui siamo stati privati.

Stabilire una visione positiva di chi siamo, creare una nuova cultura illuso-
riamente libera e indipendente, proprio come fecero gli hippy o gli squat-
ter, ci divide dalle persone che rimangono collegate e così ci dividiamo in 
due. L'individuo occidentale è immondo. Esistiamo sulla base delle nostre 
relazioni con il mondo. Chi abbandona una parte di noi al dominio del 
sistema per creare un'esistenza presumibilmente autonoma si lascia 
ingannare dall'impossibilità di una libertà parziale. Non c'è via di fuga da 
un sistema globale, né a livello di territorio né a livello di identità.

G U E R R A  S O C I A L E



2 7

NON ORIZZONTALE, MA CIRCOLARE

Dobbiamo sviluppare una consapevolezza di chi siamo, un'identità che 
costituisca un movimento circolare. Per ogni fuga dalla società carceraria, 
dobbiamo intraprendere un'infiltrazione per introdurre di nascosto più 
armi metaforiche, compiere sabotaggi ideologici e poi fuggire con più 
persone. Le nuove esperienze di auto-organizzazione, i nuovi tentativi di 
creare la comune, devono tornare sul terreno dominato per infiltrarsi 
nell'immaginario delle persone che rimangono totalmente colonizzate. 
Ogni progetto rurale deve mantenere i legami con la città. Ogni idealismo 
anarchico deve contaminarsi nelle acque torbide dei movimenti sociali. Il 
nostro futuro è tanto la contaminazione quanto il suolo bonificato. Nasce-
remo finalmente in pienezza solo quando i monumenti dello Stato e del 
Capitale saranno in rovina. Nel frattempo, non possiamo essere altro che 
la negazione del loro sistema, i frammenti di una memoria repressa, il 
desiderio frustrato ma tenace di libertà.

Eppure, sapendo che il loro sistema ci è estraneo, sapremo che non 
dobbiamo combattere come buoni cittadini, ma come barbari, banditi,  
gangsters, antagonisti. [14] Non abbiamo leader, né autorità, né seguaci; 
ciò che abbiamo sono compagni, tra cui alberi, amanti, figli, amici, vicini, 
terra, tutti gli esseri che compongono la rete in cui viviamo. Un diritto non 
si mangia, una legge non ti lascia respirare, un capo non pulisce la casa 
con te. Tutti coloro che garantiscono l'illusorio modo di vita del cittadino 
sono inutili. Siamo esseri viventi, quindi l'unica compagnia che ci interes-
sa è quella degli altri esseri viventi, non delle macchine e degli artefatti 
del sistema.

Il nostro dovere non è altro che ricreare il mondo. Il mondo è l'antitesi 
della divisione civiltà/natura. Rifugiarsi nella natura fortifica la civiltà. Dob-
biamo distruggere entrambe. Dobbiamo distruggere la civiltà per la sua 
pretesa di essere al di sopra della natura e dobbiamo distruggere la 
natura per la sua pretesa di essere pura e separata da noi. Il mondo è la 
comune delle relazioni tra tutti gli esseri viventi. In città e in campagna, 
dobbiamo ricreare un legame con la terra e proclamare le nuove comuni. 
Ma non possiamo ripetere l'errore di confondere una comune con un 
ambiente che nasconde la sua mancanza di relazioni affettive materiali 

[14]  “Antisistema” è la parola che la stampa spagnola ha assegnato ai ribelli politici e culturali extralegali, 
principalmente per non dare loro visibilità menzionandoli. Porta con sé l’odore di radicali pericolosi e 
incivili. In italia i media usano la parola “antagonisti” e simili con lo stesso scopo.

dietro una facciata di relazioni politico-estetiche. Ogni volta che creiamo 
una comune, dobbiamo anche fuggire da essa, per portarla ovunque, per 
infiltrarci nella vita quotidiana degli altri, per scegliere l'imperfezione 
aperta rispetto alla perfezione chiusa, per includere gli obbedienti e i 
timidi nella nostra sovversione.

Dato che le persone che non stanno lottando non si appassioneranno alla 
nostra comunità, quest'ultima rimarrà sempre a metà, incompleta, abban-
donata. Questo è un bene. Non possiamo lasciarci rinchiudere. Come tali, 
non puntiamo all'autosufficienza, perché questa è una bugia finché esiste 
lo Stato. È meglio raggiungere solo un'autosufficienza parziale perché la 
cosa importante è non legarci all'illusione di aver lasciato il sistema alle 
spalle, ma recuperare le conoscenze e le capacità che il tardo capitalismo 
ci ha rubato. Oggi, gestire un'invenzione complessa come un treno della 
metropolitana è facile come gestire un ascensore. Attraverso l'industria-
lizzazione e poi l'automazione, il capitalismo ci ha derubato delle cono-
scenze che un tempo avevamo per nutrirci, istruirci, curarci, fornirci casa 
e vestiti, prenderci cura di noi stessi, trasportarci. Quella conoscenza era 
il nostro collegamento diretto con il mondo quando esisteva ancora. Dob-
biamo recuperarla per recuperare il mondo. Non come gli abusivi con il 
loro fai da te, che spesso non andava oltre un consumismo alternativo; né 
come i sindacalisti che impararono ad autogestire i mestieri del loro 
tempo senza mettere in discussione la logica produttiva che li sosteneva.

Ciò che vogliamo è recuperare le nostre vite in una lotta che rompa con 
la loro civiltà. In città occuperemo terreni abbandonati per farne orti e in 
campagna coltiveremo, non per raggiungere subito la piena sovranità 
alimentare, ma per recuperare la capacità di nutrirci, quando sarà effetti-
vamente possibile, e soprattutto per influenzare la realtà degli altri. Impa-
reremo la medicina e i mestieri autogestiti per facilitare le nostre vite in 
lotta e per servire da invito aperto a tutti gli altri: abbandonare la vita nel 
mercato, nella comune ci prendiamo cura di noi stessi! Ma questi progetti 
di auto-organizzazione non possono servire come primo passo in un 
processo che sostituirà il capitalismo, come credono i partigiani della 
decrescita. Il capitalismo non si lascerà mai sostituire perché non è una 
struttura cieca o inconsapevole. Ha già divorato intere società che offriva-
no esempi idilliaci di come vivere in modo cooperativo. Il capitalismo deve 
essere distrutto.

La verità è che, se volessimo, potremmo lasciare le città e costruire l'anar-
chia ora. È una cosa semplice. Migliaia di società lo hanno già fatto. Ma le 
persone non rimangono obbedienti per mancanza di esempi di libertà, 

perché credono logicamente che nessun'altra vita sia possibile. Credono 
perché hanno paura di sfidare il sistema che le domina ma che le mantie-
ne anche in vita. La logica, le ragioni, sono tutte solo giustificazioni. Lo 
Stato è una dipendenza e una scommessa cauta. La differenza tra un 
esempio e l'immaginario è che un esempio di anarchia cerca di convince-
re, basandosi sul presupposto che le persone vivano secondo i propri 
ideali e le proprie scelte, il che non è il caso. L'immaginario è uno 
strumento. Le persone si arrendono perché dipendono dal sistema. 
Animare un immaginario anarchico restituisce alle persone uno strumento 
che è vitale per l'auto-organizzazione della vita.

Ma l'immaginario non si nutre di esempi perfetti di utopia che dimostrino 
la possibilità di un'altra vita. L'immaginario si nutre di domande e contrad-
dizioni, non di risposte complete.

Tempo fa, l'anarchia prosperava ovunque. Ma con il discorso del progres-
so e l'identità del "civilizzato", è stata separata da "noi" e liquidata forzata-
mente. Non servono più esempi perfetti di anarchia. Ciò di cui abbiamo 
bisogno sono esempi imperfetti che interrompono la pace sociale, rendo-
no visibili i conflitti e risvegliano l'immaginario delle persone. Saranno più 
utili se saranno imperfetti e vicini che perfetti e lontani, già separati da un 
recinto ideologico che li segnala come un elemento di una realtà aliena.

Identificandoci con la nostra perdita, ci allontaniamo sempre dalla norma-
lità capitalista e ci avviciniamo all'utopia, ma allo stesso tempo torniamo 
verso coloro che restano nella normalità, perché anche loro costituiscono 
una parte della nostra perdita.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



2 8

NON ORIZZONTALE, MA CIRCOLARE

Dobbiamo sviluppare una consapevolezza di chi siamo, un'identità che 
costituisca un movimento circolare. Per ogni fuga dalla società carceraria, 
dobbiamo intraprendere un'infiltrazione per introdurre di nascosto più 
armi metaforiche, compiere sabotaggi ideologici e poi fuggire con più 
persone. Le nuove esperienze di auto-organizzazione, i nuovi tentativi di 
creare la comune, devono tornare sul terreno dominato per infiltrarsi 
nell'immaginario delle persone che rimangono totalmente colonizzate. 
Ogni progetto rurale deve mantenere i legami con la città. Ogni idealismo 
anarchico deve contaminarsi nelle acque torbide dei movimenti sociali. Il 
nostro futuro è tanto la contaminazione quanto il suolo bonificato. Nasce-
remo finalmente in pienezza solo quando i monumenti dello Stato e del 
Capitale saranno in rovina. Nel frattempo, non possiamo essere altro che 
la negazione del loro sistema, i frammenti di una memoria repressa, il 
desiderio frustrato ma tenace di libertà.

Eppure, sapendo che il loro sistema ci è estraneo, sapremo che non 
dobbiamo combattere come buoni cittadini, ma come barbari, banditi,  
gangsters, antagonisti. [14] Non abbiamo leader, né autorità, né seguaci; 
ciò che abbiamo sono compagni, tra cui alberi, amanti, figli, amici, vicini, 
terra, tutti gli esseri che compongono la rete in cui viviamo. Un diritto non 
si mangia, una legge non ti lascia respirare, un capo non pulisce la casa 
con te. Tutti coloro che garantiscono l'illusorio modo di vita del cittadino 
sono inutili. Siamo esseri viventi, quindi l'unica compagnia che ci interes-
sa è quella degli altri esseri viventi, non delle macchine e degli artefatti 
del sistema.

Il nostro dovere non è altro che ricreare il mondo. Il mondo è l'antitesi 
della divisione civiltà/natura. Rifugiarsi nella natura fortifica la civiltà. Dob-
biamo distruggere entrambe. Dobbiamo distruggere la civiltà per la sua 
pretesa di essere al di sopra della natura e dobbiamo distruggere la 
natura per la sua pretesa di essere pura e separata da noi. Il mondo è la 
comune delle relazioni tra tutti gli esseri viventi. In città e in campagna, 
dobbiamo ricreare un legame con la terra e proclamare le nuove comuni. 
Ma non possiamo ripetere l'errore di confondere una comune con un 
ambiente che nasconde la sua mancanza di relazioni affettive materiali 

dietro una facciata di relazioni politico-estetiche. Ogni volta che creiamo 
una comune, dobbiamo anche fuggire da essa, per portarla ovunque, per 
infiltrarci nella vita quotidiana degli altri, per scegliere l'imperfezione 
aperta rispetto alla perfezione chiusa, per includere gli obbedienti e i 
timidi nella nostra sovversione.

Dato che le persone che non stanno lottando non si appassioneranno alla 
nostra comunità, quest'ultima rimarrà sempre a metà, incompleta, abban-
donata. Questo è un bene. Non possiamo lasciarci rinchiudere. Come tali, 
non puntiamo all'autosufficienza, perché questa è una bugia finché esiste 
lo Stato. È meglio raggiungere solo un'autosufficienza parziale perché la 
cosa importante è non legarci all'illusione di aver lasciato il sistema alle 
spalle, ma recuperare le conoscenze e le capacità che il tardo capitalismo 
ci ha rubato. Oggi, gestire un'invenzione complessa come un treno della 
metropolitana è facile come gestire un ascensore. Attraverso l'industria-
lizzazione e poi l'automazione, il capitalismo ci ha derubato delle cono-
scenze che un tempo avevamo per nutrirci, istruirci, curarci, fornirci casa 
e vestiti, prenderci cura di noi stessi, trasportarci. Quella conoscenza era 
il nostro collegamento diretto con il mondo quando esisteva ancora. Dob-
biamo recuperarla per recuperare il mondo. Non come gli abusivi con il 
loro fai da te, che spesso non andava oltre un consumismo alternativo; né 
come i sindacalisti che impararono ad autogestire i mestieri del loro 
tempo senza mettere in discussione la logica produttiva che li sosteneva.

Ciò che vogliamo è recuperare le nostre vite in una lotta che rompa con 
la loro civiltà. In città occuperemo terreni abbandonati per farne orti e in 
campagna coltiveremo, non per raggiungere subito la piena sovranità 
alimentare, ma per recuperare la capacità di nutrirci, quando sarà effetti-
vamente possibile, e soprattutto per influenzare la realtà degli altri. Impa-
reremo la medicina e i mestieri autogestiti per facilitare le nostre vite in 
lotta e per servire da invito aperto a tutti gli altri: abbandonare la vita nel 
mercato, nella comune ci prendiamo cura di noi stessi! Ma questi progetti 
di auto-organizzazione non possono servire come primo passo in un 
processo che sostituirà il capitalismo, come credono i partigiani della 
decrescita. Il capitalismo non si lascerà mai sostituire perché non è una 
struttura cieca o inconsapevole. Ha già divorato intere società che offriva-
no esempi idilliaci di come vivere in modo cooperativo. Il capitalismo deve 
essere distrutto.

La verità è che, se volessimo, potremmo lasciare le città e costruire l'anar-
chia ora. È una cosa semplice. Migliaia di società lo hanno già fatto. Ma le 
persone non rimangono obbedienti per mancanza di esempi di libertà, 

perché credono logicamente che nessun'altra vita sia possibile. Credono 
perché hanno paura di sfidare il sistema che le domina ma che le mantie-
ne anche in vita. La logica, le ragioni, sono tutte solo giustificazioni. Lo 
Stato è una dipendenza e una scommessa cauta. La differenza tra un 
esempio e l'immaginario è che un esempio di anarchia cerca di convince-
re, basandosi sul presupposto che le persone vivano secondo i propri 
ideali e le proprie scelte, il che non è il caso. L'immaginario è uno 
strumento. Le persone si arrendono perché dipendono dal sistema. 
Animare un immaginario anarchico restituisce alle persone uno strumento 
che è vitale per l'auto-organizzazione della vita.

Ma l'immaginario non si nutre di esempi perfetti di utopia che dimostrino 
la possibilità di un'altra vita. L'immaginario si nutre di domande e contrad-
dizioni, non di risposte complete.

Tempo fa, l'anarchia prosperava ovunque. Ma con il discorso del progres-
so e l'identità del "civilizzato", è stata separata da "noi" e liquidata forzata-
mente. Non servono più esempi perfetti di anarchia. Ciò di cui abbiamo 
bisogno sono esempi imperfetti che interrompono la pace sociale, rendo-
no visibili i conflitti e risvegliano l'immaginario delle persone. Saranno più 
utili se saranno imperfetti e vicini che perfetti e lontani, già separati da un 
recinto ideologico che li segnala come un elemento di una realtà aliena.

Identificandoci con la nostra perdita, ci allontaniamo sempre dalla norma-
lità capitalista e ci avviciniamo all'utopia, ma allo stesso tempo torniamo 
verso coloro che restano nella normalità, perché anche loro costituiscono 
una parte della nostra perdita.

G U E R R A  S O C I A L E



2 92 9

NON ORIZZONTALE, MA CIRCOLARE

Dobbiamo sviluppare una consapevolezza di chi siamo, un'identità che 
costituisca un movimento circolare. Per ogni fuga dalla società carceraria, 
dobbiamo intraprendere un'infiltrazione per introdurre di nascosto più 
armi metaforiche, compiere sabotaggi ideologici e poi fuggire con più 
persone. Le nuove esperienze di auto-organizzazione, i nuovi tentativi di 
creare la comune, devono tornare sul terreno dominato per infiltrarsi 
nell'immaginario delle persone che rimangono totalmente colonizzate. 
Ogni progetto rurale deve mantenere i legami con la città. Ogni idealismo 
anarchico deve contaminarsi nelle acque torbide dei movimenti sociali. Il 
nostro futuro è tanto la contaminazione quanto il suolo bonificato. Nasce-
remo finalmente in pienezza solo quando i monumenti dello Stato e del 
Capitale saranno in rovina. Nel frattempo, non possiamo essere altro che 
la negazione del loro sistema, i frammenti di una memoria repressa, il 
desiderio frustrato ma tenace di libertà.

Eppure, sapendo che il loro sistema ci è estraneo, sapremo che non 
dobbiamo combattere come buoni cittadini, ma come barbari, banditi,  
gangsters, antagonisti. [14] Non abbiamo leader, né autorità, né seguaci; 
ciò che abbiamo sono compagni, tra cui alberi, amanti, figli, amici, vicini, 
terra, tutti gli esseri che compongono la rete in cui viviamo. Un diritto non 
si mangia, una legge non ti lascia respirare, un capo non pulisce la casa 
con te. Tutti coloro che garantiscono l'illusorio modo di vita del cittadino 
sono inutili. Siamo esseri viventi, quindi l'unica compagnia che ci interes-
sa è quella degli altri esseri viventi, non delle macchine e degli artefatti 
del sistema.

Il nostro dovere non è altro che ricreare il mondo. Il mondo è l'antitesi 
della divisione civiltà/natura. Rifugiarsi nella natura fortifica la civiltà. Dob-
biamo distruggere entrambe. Dobbiamo distruggere la civiltà per la sua 
pretesa di essere al di sopra della natura e dobbiamo distruggere la 
natura per la sua pretesa di essere pura e separata da noi. Il mondo è la 
comune delle relazioni tra tutti gli esseri viventi. In città e in campagna, 
dobbiamo ricreare un legame con la terra e proclamare le nuove comuni. 
Ma non possiamo ripetere l'errore di confondere una comune con un 
ambiente che nasconde la sua mancanza di relazioni affettive materiali 

dietro una facciata di relazioni politico-estetiche. Ogni volta che creiamo 
una comune, dobbiamo anche fuggire da essa, per portarla ovunque, per 
infiltrarci nella vita quotidiana degli altri, per scegliere l'imperfezione 
aperta rispetto alla perfezione chiusa, per includere gli obbedienti e i 
timidi nella nostra sovversione.

Dato che le persone che non stanno lottando non si appassioneranno alla 
nostra comunità, quest'ultima rimarrà sempre a metà, incompleta, abban-
donata. Questo è un bene. Non possiamo lasciarci rinchiudere. Come tali, 
non puntiamo all'autosufficienza, perché questa è una bugia finché esiste 
lo Stato. È meglio raggiungere solo un'autosufficienza parziale perché la 
cosa importante è non legarci all'illusione di aver lasciato il sistema alle 
spalle, ma recuperare le conoscenze e le capacità che il tardo capitalismo 
ci ha rubato. Oggi, gestire un'invenzione complessa come un treno della 
metropolitana è facile come gestire un ascensore. Attraverso l'industria-
lizzazione e poi l'automazione, il capitalismo ci ha derubato delle cono-
scenze che un tempo avevamo per nutrirci, istruirci, curarci, fornirci casa 
e vestiti, prenderci cura di noi stessi, trasportarci. Quella conoscenza era 
il nostro collegamento diretto con il mondo quando esisteva ancora. Dob-
biamo recuperarla per recuperare il mondo. Non come gli abusivi con il 
loro fai da te, che spesso non andava oltre un consumismo alternativo; né 
come i sindacalisti che impararono ad autogestire i mestieri del loro 
tempo senza mettere in discussione la logica produttiva che li sosteneva.

Ciò che vogliamo è recuperare le nostre vite in una lotta che rompa con 
la loro civiltà. In città occuperemo terreni abbandonati per farne orti e in 
campagna coltiveremo, non per raggiungere subito la piena sovranità 
alimentare, ma per recuperare la capacità di nutrirci, quando sarà effetti-
vamente possibile, e soprattutto per influenzare la realtà degli altri. Impa-
reremo la medicina e i mestieri autogestiti per facilitare le nostre vite in 
lotta e per servire da invito aperto a tutti gli altri: abbandonare la vita nel 
mercato, nella comune ci prendiamo cura di noi stessi! Ma questi progetti 
di auto-organizzazione non possono servire come primo passo in un 
processo che sostituirà il capitalismo, come credono i partigiani della 
decrescita. Il capitalismo non si lascerà mai sostituire perché non è una 
struttura cieca o inconsapevole. Ha già divorato intere società che offriva-
no esempi idilliaci di come vivere in modo cooperativo. Il capitalismo deve 
essere distrutto.

La verità è che, se volessimo, potremmo lasciare le città e costruire l'anar-
chia ora. È una cosa semplice. Migliaia di società lo hanno già fatto. Ma le 
persone non rimangono obbedienti per mancanza di esempi di libertà, 

perché credono logicamente che nessun'altra vita sia possibile. Credono 
perché hanno paura di sfidare il sistema che le domina ma che le mantie-
ne anche in vita. La logica, le ragioni, sono tutte solo giustificazioni. Lo 
Stato è una dipendenza e una scommessa cauta. La differenza tra un 
esempio e l'immaginario è che un esempio di anarchia cerca di convince-
re, basandosi sul presupposto che le persone vivano secondo i propri 
ideali e le proprie scelte, il che non è il caso. L'immaginario è uno 
strumento. Le persone si arrendono perché dipendono dal sistema. 
Animare un immaginario anarchico restituisce alle persone uno strumento 
che è vitale per l'auto-organizzazione della vita.

Ma l'immaginario non si nutre di esempi perfetti di utopia che dimostrino 
la possibilità di un'altra vita. L'immaginario si nutre di domande e contrad-
dizioni, non di risposte complete.

Tempo fa, l'anarchia prosperava ovunque. Ma con il discorso del progres-
so e l'identità del "civilizzato", è stata separata da "noi" e liquidata forzata-
mente. Non servono più esempi perfetti di anarchia. Ciò di cui abbiamo 
bisogno sono esempi imperfetti che interrompono la pace sociale, rendo-
no visibili i conflitti e risvegliano l'immaginario delle persone. Saranno più 
utili se saranno imperfetti e vicini che perfetti e lontani, già separati da un 
recinto ideologico che li segnala come un elemento di una realtà aliena.

Identificandoci con la nostra perdita, ci allontaniamo sempre dalla norma-
lità capitalista e ci avviciniamo all'utopia, ma allo stesso tempo torniamo 
verso coloro che restano nella normalità, perché anche loro costituiscono 
una parte della nostra perdita.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E



3 0

MILITANTI O GUERRIERI?

Tuttavia, non lottiamo per facilitare la lotta di qualcun altro. Lottiamo per 
la nostra libertà e per vendicare i nostri morti. Non siamo i militanti di 
un'organizzazione o di un movimento che installerà l'utopia. Lottiamo per 
aiutare gli altri solo nella misura in cui formano una parte di noi stessi.

In certi aspetti, o nel caso di certi individui se sono più egoisti, combattia-
mo per i nostri desideri unici, per imparare e crescere; in altri aspetti com-
battiamo per la comunità che sostiene le nostre vite e le nostre gioie, la 
comunità che esiste come ricordo e come speranza, che contraddice 
l'alienazione capitalista anche se non esiste nella nostra vita quotidiana a 
causa della sua continua decimazione.

La pacificazione raggiunta dalla democrazia ci indirizza spesso verso 
una feticizzazione della violenza. E sebbene il pacifismo sia una debolez-
za irrimediabile, gli atteggiamenti aggressivi possono assumere un'impor-
tanza esagerata nei nostri circoli.

È meno importante essere militanti che sapere chi siamo. Il movimento 
operaio in Francia, per esempio, è molto militante. Rivendicano l'uso del 
sabotaggio e prendono in ostaggio i loro padroni. Ma combattono per 
difendere o raggiungere la dignità di essere francesi. In generale hanno 
accettato l'idea nazionale, il loro particolare contratto sociale, e lì lo Stato 
è più forte che in altri paesi europei, tranne quelli in cui il popolo accetta 
l'idea nazionale ed è anche conciliante invece che militante (ad esempio 
i Paesi Bassi o la Germania). L'aggressività all'interno delle lotte sindacali 
non minaccia il potere dello Stato perché avviene su una scena che fa 
parte dell'idea nazionale.

Costruendo in noi stessi una grande capacità di violenza, almeno recupe-
riamo la possibilità di lottare, ma escludiamo quelle persone che per 
natura non sono combattive. La verità vergognosa è che molti dei dibattiti 
strategici storici nei circoli libertari non sono stati altro che le distinte 
esigenze socio-emozionali che reclamavano la loro priorità all'interno di 
una lotta che ci obbliga tutti a sceglierne una e a rinunciare alle altre. Le 
persone il cui sangue bolle optano per l'insurrezionalismo; i pazienti che 
danno importanza alle opinioni degli altri scelgono il sindacalismo; le 
persone impazienti e creative trovano la loro soluzione nell'individualismo; 
e coloro che vogliono risolvere rapidamente i problemi che le persone 
soffrono cercano la loro strada attraverso un certo attivismo. Ma le strate-
gie non possono essere una questione di carattere. Non dovrebbe essere 

così.

Ci sono critiche severe e serie che devono essere fatte al concetto di 
produzione del sindacalismo, all'idea di informalità dell'insurrezionalismo 
iberico o alla pratica antirepressiva dell'insurrezionalismo italiano, al 
leftismo dell'attivismo, e così via. Ma ciascuna di queste pratiche si è 
trasformata nel rifugio di un certo tipo di persona, in un ambiente in cui 
può soddisfare il bisogno emotivo che lo ha spinto a lottare, sia esso il 
bisogno di trovare affinità, di comunicare con più persone superando le 
barriere della normalità e dell'isolamento, di attaccare il potere e distrug-
gere una pace ingannevole, di alleviare la sofferenza degli altri. Dato che 
ciascuna di queste pratiche disprezza il carattere delle altre, ciascuna 
deve anche difendersi dalle critiche, non importa quanto irragionevoli 
diventino. Qualsiasi strategia che non tenga conto dell'eterogeneità 
umana è destinata a fallire.

Da un lato, come le prime erbacce, quelli di noi che combattono, ora e 
sempre, sono diversi da quelli che iniziano a combattere solo durante una 
rottura. Dall'altro lato, non ha senso costruire la nostra lotta in un modo 
che escluda coloro che non hanno il cuore di un militante. Sia l'anarcosin-
dacalismo che l'insurrezionalismo hanno commesso l'errore di sottovalu-
tare tutto ciò che non è militanza, che si tratti della militanza dell'organiz-
zazione rivoluzionaria o della militanza che sostiene una continuità infor-
male di atti di negazione dell'esistente.

Sarebbe meglio se noi che non possiamo vivere nella loro falsa pace a 
causa delle ansie che ci spingono a lottare senza sosta fossimo, invece 
che militanti, guerrieri: i guerrieri di una comunità che non esiste ancora, 
ma una comunità che include anche persone con il cuore di guaritrice, 
madre, artista, coltivatrice, costruttrice, narratrice, e persino le persone 
che rifiutano la comunità stessa, che la mettono in discussione e la 
abbandonano per cercare le altezze e le profondità di cui parlava Novato-
re, coloro che cercano di formare l'unione degli ego di Stirner. Una comu-
nità di tutti gli esseri viventi, di tutte le persone che hanno rifiutato o 
potrebbero un giorno rifiutare di essere macchine e schiavi. Tutti gli altri, 
coloro che preferiscono essere funzionari, moriranno, o perché tenteran-
no di imprigionarci e ucciderci, o perché non impareranno mai a nutrirsi 
senza capitalismo, perché credono che il cibo venga dal supermercato.

In questo percorso la cosa più importante non è uno o l'altro atteggia-
mento di lotta, ma la memoria e la proiezione di ciò che siamo.

G U E R R A  S O C I A L E



MILITANTI O GUERRIERI?

Tuttavia, non lottiamo per facilitare la lotta di qualcun altro. Lottiamo per 
la nostra libertà e per vendicare i nostri morti. Non siamo i militanti di 
un'organizzazione o di un movimento che installerà l'utopia. Lottiamo per 
aiutare gli altri solo nella misura in cui formano una parte di noi stessi.

In certi aspetti, o nel caso di certi individui se sono più egoisti, combattia-
mo per i nostri desideri unici, per imparare e crescere; in altri aspetti com-
battiamo per la comunità che sostiene le nostre vite e le nostre gioie, la 
comunità che esiste come ricordo e come speranza, che contraddice 
l'alienazione capitalista anche se non esiste nella nostra vita quotidiana a 
causa della sua continua decimazione.

La pacificazione raggiunta dalla democrazia ci indirizza spesso verso 
una feticizzazione della violenza. E sebbene il pacifismo sia una debolez-
za irrimediabile, gli atteggiamenti aggressivi possono assumere un'impor-
tanza esagerata nei nostri circoli.

È meno importante essere militanti che sapere chi siamo. Il movimento 
operaio in Francia, per esempio, è molto militante. Rivendicano l'uso del 
sabotaggio e prendono in ostaggio i loro padroni. Ma combattono per 
difendere o raggiungere la dignità di essere francesi. In generale hanno 
accettato l'idea nazionale, il loro particolare contratto sociale, e lì lo Stato 
è più forte che in altri paesi europei, tranne quelli in cui il popolo accetta 
l'idea nazionale ed è anche conciliante invece che militante (ad esempio 
i Paesi Bassi o la Germania). L'aggressività all'interno delle lotte sindacali 
non minaccia il potere dello Stato perché avviene su una scena che fa 
parte dell'idea nazionale.

Costruendo in noi stessi una grande capacità di violenza, almeno recupe-
riamo la possibilità di lottare, ma escludiamo quelle persone che per 
natura non sono combattive. La verità vergognosa è che molti dei dibattiti 
strategici storici nei circoli libertari non sono stati altro che le distinte 
esigenze socio-emozionali che reclamavano la loro priorità all'interno di 
una lotta che ci obbliga tutti a sceglierne una e a rinunciare alle altre. Le 
persone il cui sangue bolle optano per l'insurrezionalismo; i pazienti che 
danno importanza alle opinioni degli altri scelgono il sindacalismo; le 
persone impazienti e creative trovano la loro soluzione nell'individualismo; 
e coloro che vogliono risolvere rapidamente i problemi che le persone 
soffrono cercano la loro strada attraverso un certo attivismo. Ma le strate-
gie non possono essere una questione di carattere. Non dovrebbe essere 

così.

Ci sono critiche severe e serie che devono essere fatte al concetto di 
produzione del sindacalismo, all'idea di informalità dell'insurrezionalismo 
iberico o alla pratica antirepressiva dell'insurrezionalismo italiano, al 
leftismo dell'attivismo, e così via. Ma ciascuna di queste pratiche si è 
trasformata nel rifugio di un certo tipo di persona, in un ambiente in cui 
può soddisfare il bisogno emotivo che lo ha spinto a lottare, sia esso il 
bisogno di trovare affinità, di comunicare con più persone superando le 
barriere della normalità e dell'isolamento, di attaccare il potere e distrug-
gere una pace ingannevole, di alleviare la sofferenza degli altri. Dato che 
ciascuna di queste pratiche disprezza il carattere delle altre, ciascuna 
deve anche difendersi dalle critiche, non importa quanto irragionevoli 
diventino. Qualsiasi strategia che non tenga conto dell'eterogeneità 
umana è destinata a fallire.

Da un lato, come le prime erbacce, quelli di noi che combattono, ora e 
sempre, sono diversi da quelli che iniziano a combattere solo durante una 
rottura. Dall'altro lato, non ha senso costruire la nostra lotta in un modo 
che escluda coloro che non hanno il cuore di un militante. Sia l'anarcosin-
dacalismo che l'insurrezionalismo hanno commesso l'errore di sottovalu-
tare tutto ciò che non è militanza, che si tratti della militanza dell'organiz-
zazione rivoluzionaria o della militanza che sostiene una continuità infor-
male di atti di negazione dell'esistente.

Sarebbe meglio se noi che non possiamo vivere nella loro falsa pace a 
causa delle ansie che ci spingono a lottare senza sosta fossimo, invece 
che militanti, guerrieri: i guerrieri di una comunità che non esiste ancora, 
ma una comunità che include anche persone con il cuore di guaritrice, 
madre, artista, coltivatrice, costruttrice, narratrice, e persino le persone 
che rifiutano la comunità stessa, che la mettono in discussione e la 
abbandonano per cercare le altezze e le profondità di cui parlava Novato-
re, coloro che cercano di formare l'unione degli ego di Stirner. Una comu-
nità di tutti gli esseri viventi, di tutte le persone che hanno rifiutato o 
potrebbero un giorno rifiutare di essere macchine e schiavi. Tutti gli altri, 
coloro che preferiscono essere funzionari, moriranno, o perché tenteran-
no di imprigionarci e ucciderci, o perché non impareranno mai a nutrirsi 
senza capitalismo, perché credono che il cibo venga dal supermercato.

In questo percorso la cosa più importante non è uno o l'altro atteggia-
mento di lotta, ma la memoria e la proiezione di ciò che siamo.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

3 1



MILITANTI O GUERRIERI?

Tuttavia, non lottiamo per facilitare la lotta di qualcun altro. Lottiamo per 
la nostra libertà e per vendicare i nostri morti. Non siamo i militanti di 
un'organizzazione o di un movimento che installerà l'utopia. Lottiamo per 
aiutare gli altri solo nella misura in cui formano una parte di noi stessi.

In certi aspetti, o nel caso di certi individui se sono più egoisti, combattia-
mo per i nostri desideri unici, per imparare e crescere; in altri aspetti com-
battiamo per la comunità che sostiene le nostre vite e le nostre gioie, la 
comunità che esiste come ricordo e come speranza, che contraddice 
l'alienazione capitalista anche se non esiste nella nostra vita quotidiana a 
causa della sua continua decimazione.

La pacificazione raggiunta dalla democrazia ci indirizza spesso verso 
una feticizzazione della violenza. E sebbene il pacifismo sia una debolez-
za irrimediabile, gli atteggiamenti aggressivi possono assumere un'impor-
tanza esagerata nei nostri circoli.

È meno importante essere militanti che sapere chi siamo. Il movimento 
operaio in Francia, per esempio, è molto militante. Rivendicano l'uso del 
sabotaggio e prendono in ostaggio i loro padroni. Ma combattono per 
difendere o raggiungere la dignità di essere francesi. In generale hanno 
accettato l'idea nazionale, il loro particolare contratto sociale, e lì lo Stato 
è più forte che in altri paesi europei, tranne quelli in cui il popolo accetta 
l'idea nazionale ed è anche conciliante invece che militante (ad esempio 
i Paesi Bassi o la Germania). L'aggressività all'interno delle lotte sindacali 
non minaccia il potere dello Stato perché avviene su una scena che fa 
parte dell'idea nazionale.

Costruendo in noi stessi una grande capacità di violenza, almeno recupe-
riamo la possibilità di lottare, ma escludiamo quelle persone che per 
natura non sono combattive. La verità vergognosa è che molti dei dibattiti 
strategici storici nei circoli libertari non sono stati altro che le distinte 
esigenze socio-emozionali che reclamavano la loro priorità all'interno di 
una lotta che ci obbliga tutti a sceglierne una e a rinunciare alle altre. Le 
persone il cui sangue bolle optano per l'insurrezionalismo; i pazienti che 
danno importanza alle opinioni degli altri scelgono il sindacalismo; le 
persone impazienti e creative trovano la loro soluzione nell'individualismo; 
e coloro che vogliono risolvere rapidamente i problemi che le persone 
soffrono cercano la loro strada attraverso un certo attivismo. Ma le strate-
gie non possono essere una questione di carattere. Non dovrebbe essere 

così.

Ci sono critiche severe e serie che devono essere fatte al concetto di 
produzione del sindacalismo, all'idea di informalità dell'insurrezionalismo 
iberico o alla pratica antirepressiva dell'insurrezionalismo italiano, al 
leftismo dell'attivismo, e così via. Ma ciascuna di queste pratiche si è 
trasformata nel rifugio di un certo tipo di persona, in un ambiente in cui 
può soddisfare il bisogno emotivo che lo ha spinto a lottare, sia esso il 
bisogno di trovare affinità, di comunicare con più persone superando le 
barriere della normalità e dell'isolamento, di attaccare il potere e distrug-
gere una pace ingannevole, di alleviare la sofferenza degli altri. Dato che 
ciascuna di queste pratiche disprezza il carattere delle altre, ciascuna 
deve anche difendersi dalle critiche, non importa quanto irragionevoli 
diventino. Qualsiasi strategia che non tenga conto dell'eterogeneità 
umana è destinata a fallire.

Da un lato, come le prime erbacce, quelli di noi che combattono, ora e 
sempre, sono diversi da quelli che iniziano a combattere solo durante una 
rottura. Dall'altro lato, non ha senso costruire la nostra lotta in un modo 
che escluda coloro che non hanno il cuore di un militante. Sia l'anarcosin-
dacalismo che l'insurrezionalismo hanno commesso l'errore di sottovalu-
tare tutto ciò che non è militanza, che si tratti della militanza dell'organiz-
zazione rivoluzionaria o della militanza che sostiene una continuità infor-
male di atti di negazione dell'esistente.

Sarebbe meglio se noi che non possiamo vivere nella loro falsa pace a 
causa delle ansie che ci spingono a lottare senza sosta fossimo, invece 
che militanti, guerrieri: i guerrieri di una comunità che non esiste ancora, 
ma una comunità che include anche persone con il cuore di guaritrice, 
madre, artista, coltivatrice, costruttrice, narratrice, e persino le persone 
che rifiutano la comunità stessa, che la mettono in discussione e la 
abbandonano per cercare le altezze e le profondità di cui parlava Novato-
re, coloro che cercano di formare l'unione degli ego di Stirner. Una comu-
nità di tutti gli esseri viventi, di tutte le persone che hanno rifiutato o 
potrebbero un giorno rifiutare di essere macchine e schiavi. Tutti gli altri, 
coloro che preferiscono essere funzionari, moriranno, o perché tenteran-
no di imprigionarci e ucciderci, o perché non impareranno mai a nutrirsi 
senza capitalismo, perché credono che il cibo venga dal supermercato.

In questo percorso la cosa più importante non è uno o l'altro atteggia-
mento di lotta, ma la memoria e la proiezione di ciò che siamo.

LE NOSTRE VITE DURANO MIGLIAIA DI ANNI

Gli individui del mondo sono molto più grandi dei nostri corpi. Una diffe-
renza tra me e l'individuo occidentale, quell'essere tanto abusato e ingan-
nato, è che i miei polmoni includono la foresta mentre il mare, le nuvole e 
i fiumi formano uno stesso corpo con i miei reni. Quanto all'individuo occi-
dentale, puoi togliergli polmoni e reni, metterli in un barattolo di vetro e 
mandarli a un museo. L'individuo occidentale, creatura spregevole, deve 
affittare le idee che gli passano per la testa, dato che sono proprietà intel-
lettuale.

Noi, quelli che sono dall'altra parte, abbiamo già collettivizzato le nostre 
idee, così come abbiamo fatto con i nostri sistemi immunitari, le nostre 
lotte, il nostro immaginario. Non sono mai stati in grado di toglierci com-
pletamente la comunità.

Inoltre, mentre l'individuo occidentale vive solo pochi decenni, con una 
loro popolazione che raggiunge un'aspettativa media di oltre 80 anni si 
sente molto orgogliosa di questo fatto, le nostre vite durano migliaia di 
anni. Tocca a noi aprire gli occhi solo per alcuni di questi anni, ma siamo 
qui per molto più tempo. Per via di ciò, non c'è fretta. Abbiamo combattu-
to per secoli e non ci hanno ancora sconfitto. La cosa importante è trova-
re un ritmo che possiamo sostenere e quindi non diventare proprio quelli 
che ci distruggeranno. Tra noi, ci sono sempre stati i compagni più belli, i 
più sensibili, ansiosi o coraggiosi, che trasformano le loro vite in rose di 
fuoco, che si immoleranno per incendiare tutte le bugie, che espoderanno 
in tremende onde d’urto per far risuonare il battito furioso del nostro 
cuore: eccoci qui, ancora e sempre.

Ma siamo noi a custodire la loro bellezza, noi che riceviamo il loro dono. 
Non dovremmo continuare a costruire un martirologio che insegna la via 
frettolosa, la via suicida, come l'unica di valore. Stiamo andando lontano. 
Se attacchiamo da un luogo di ansia e impazienza, per disperazione, 
perderemo la nostra forza quando non produrremo risultati immediati, 
quando cadrà l'inevitabile repressione.

Ora nella penisola iberica si sta riproducendo la strategia nordamericana 
dell'ELF [15] . Dovremmo chiederci perché. Qualcuno ha saputo di questa 

[15]  Intorno al 2011 si è verificata un'ondata di azioni in stile ELF(Earth Liberation Front) o rivendicate 
dall'ALF (Animal Liberation Front) in tutta la Spagna, anche se la tendenza è stata di breve durata

strategia da alcuni documentari e articoli su Internet e non si è preoccu-
pato troppo del suo fallimento finale? Non hanno cercato di capire perché 
questa strategia è fallita, perché la maggior parte degli arrestati si è 
arresa e ha fatto la spia, perché tutti si sono isolati, proprio attraverso la 
loro forma di lotta scelta? Il fallimento rappresentato dalla repressione del 
2003 [16] non è stato sufficiente, ne serve un altro?

I fallimenti ci invitano a mettere tutto in discussione, a prenderci cura dei 
compagni repressi e di noi stessi, a riflettere con calma, a tornare all'at-
tacco non solo con più rabbia ma anche con più intelligenza. Dobbiamo 
interiorizzare questo processo finché le strade non penseranno da sole.

La militanza insurrezionale teme un anno senza attacchi come se fosse 
una pacificazione, e in una comunità di persone che non sanno chi sono, 
ciò costituirebbe davvero la perdita di uno strumento indispensabile e 
una vittoria per la pace sociale. Sotto il regime di amnesia capitalista, le 
persone possono dimenticare la guerra in un solo anno senza la presenza 
di coloro la cui memoria sostiene lotte eterne.

Una militanza attivista dichiara sconfitta se non riesce a mantenere lo 
stesso ritmo settimana dopo settimana, come se il mondo non esistesse, 
come se fossero lavoratori e il loro mestiere fossero venditori di resisten-
za. Esiste davvero una settimana? E gli animali che dormono durante 
l'inverno o le piante che non crescono d'estate, sono sconfitti?

Dobbiamo seminare e naturalizzare un ritmo quotidiano di lotta in strada. 
Anche se abbiamo molto tempo, il modo in cui combattiamo oggi avrà 
ripercussioni nelle lotte del futuro. Non è una coincidenza che nei pochi 
luoghi in cui le persone hanno resistito collettivamente alla caccia alle 
streghe (e alle conquiste patriarcali e capitaliste che rappresentavano) ci 
siano i luoghi con le lotte popolari più forti nell'Europa del XX secolo: 
Euskal Herria e Éire. Né può essere una coincidenza che il paese [euro-
peo] che ha combattuto più ferocemente per la sua indipendenza politi-
ca, ma non ha solidarizzato internamente contro l'imposizione di un 
patriarcato cristiano ancora più intenso, oggi goda di un'autonomia che 
significa molto poco ed è diventata estremamente capitalista: la Svizzera 
(dovremmo anche menzionare la Scozia, che ha una storia simile con la 
presenza del calvinismo e una forte partecipazione alla caccia alle 

streghe, ma a cui non è mai stata concessa tanta autonomia da quando 
ha perso le sue guerre contro l'Inghilterra).

Il capitalismo nacque come strategia di controllo sociale impiantata dalle 
élite che avrebbero formato il nuovo Stato (principi progressisti con teori-
ci borghesi e protestanti), ma fu un rinnovato patriarcato che gli permise 
di mettere radici e di cambiare completamente il terreno dell'esistenza.

Vale quindi la pena chiedersi: pretendiamo di attaccare le mega-strutture 
dello Stato e del Capitale senza cambiare le relazioni tra noi stessi e i 
compiti che ne conseguono, mettendo in discussione i concetti dominan-
ti di tempo e ritmo, di sopravvivenza e vita, di simbolo e realtà?

Se mettiamo in discussione i ritmi che il capitalismo ha impiantato in noi, 
sarebbe bene riconoscere che la lotta esisterà ancora tra cinquecento 
anni, quindi non c'è fretta, ma una lotta forte oggi può darci più possibilità 
nelle lotte del futuro.

UNA COMPLEMENTARIETÀ DI COMPITI

Dobbiamo sviluppare una pratica basata sulla complementarietà di com-
piti distinti e strategie distinte. La vera strategia anarchica non cerca di 
convertire la lotta in un monopolio né di imporre l'omogeneità dall'alto, ma 
piuttosto di schierare le forze che si possiedono veramente, nello stesso 
modo in cui in un mondo anarchico non si cerca di dare ordini agli altri ma 
di organizzare ciò che è proprio e di influenzare il resto, ed essere influen-
zati dal resto in modo da arrivare a un'armonia tra tutte le diverse parti.

La strategia anarchica deve sempre essere un modo di fare uso di una 
molteplicità incontrollata di strategie. Come tale, dobbiamo distinguere 
tra quelle strategie che ci danneggiano veramente, che ci tolgono la liber-
tà, e quelle che possono essere più o meno interessanti per noi ma che 
in ogni caso estendono il terreno della lotta e moltiplicano le linee del 
fronte del conflitto.

In questa pratica, è molto più importante abituarci al pensiero strategico, 
valutando sempre in ogni situazione cosa possiamo ottenere e cosa 
potremmo perdere, piuttosto che trovare la strategia corretta.

Saremo più forti se la nostra valutazione strategica include una prospetti-
va immediata e una prospettiva che abbraccia mille anni di storia e futuro. 
Come colleghiamo i compiti che rafforzano una lotta millenaria con quelli 
che rendono la lotta più forte proprio quest'anno? Per cominciare, 
dobbiamo valutare allo stesso modo i compiti di cura, di memoria, di 
sopravvivenza, di immaginazione, di riflessione, di propaganda, di esten-
sione e di attacco.

Impariamo non solo dall'esperienza, ma anche dalle differenze, e unendo 
pratiche diverse e riconoscendo le diverse necessità di lotta, avremo più 
opportunità di imparare e affinare la nostra pratica.

La grande enfasi che gli insurrezionalisti hanno posto sul concetto di 
affinità sembra essere fuori luogo. In ogni analisi, ci sono priorità che 
possono trasformarsi in gerarchie e ci sono norme che possono trasfor-
marsi in codici. In un ambiente basato sull'informalità e sull'affinità ci 
sono anche giochi sporchi. È possibile condividere una stretta affinità 
politica con qualcuno che non si prende cura degli altri compagni, che è 
un codardo o un manipolatore.

La sincerità è più importante: l'entusiasmo di lottare con tutto il cuore, il 
desiderio di prendersi cura dei compagni, la motivazione a combattere 
sempre con maggiore efficacia, la passione per la vendetta, l'immagina-
zione di altri mondi, la capacità di ricevere critiche, il coraggio. Infatti, 
tutte queste cose sono coraggio. È necessario essere coraggiosi per 
essere sinceri. La codardia può manifestarsi come riformismo ma anche 
come un certo estremismo che, per pura tenacia, non teme la prigione, 
ma teme soprattutto di essere messo in discussione, di attendere, di 
desiderare, di contaminarsi nella complessità del mondo.

G U E R R A  S O C I A L E

3 2



LE NOSTRE VITE DURANO MIGLIAIA DI ANNI

Gli individui del mondo sono molto più grandi dei nostri corpi. Una diffe-
renza tra me e l'individuo occidentale, quell'essere tanto abusato e ingan-
nato, è che i miei polmoni includono la foresta mentre il mare, le nuvole e 
i fiumi formano uno stesso corpo con i miei reni. Quanto all'individuo occi-
dentale, puoi togliergli polmoni e reni, metterli in un barattolo di vetro e 
mandarli a un museo. L'individuo occidentale, creatura spregevole, deve 
affittare le idee che gli passano per la testa, dato che sono proprietà intel-
lettuale.

Noi, quelli che sono dall'altra parte, abbiamo già collettivizzato le nostre 
idee, così come abbiamo fatto con i nostri sistemi immunitari, le nostre 
lotte, il nostro immaginario. Non sono mai stati in grado di toglierci com-
pletamente la comunità.

Inoltre, mentre l'individuo occidentale vive solo pochi decenni, con una 
loro popolazione che raggiunge un'aspettativa media di oltre 80 anni si 
sente molto orgogliosa di questo fatto, le nostre vite durano migliaia di 
anni. Tocca a noi aprire gli occhi solo per alcuni di questi anni, ma siamo 
qui per molto più tempo. Per via di ciò, non c'è fretta. Abbiamo combattu-
to per secoli e non ci hanno ancora sconfitto. La cosa importante è trova-
re un ritmo che possiamo sostenere e quindi non diventare proprio quelli 
che ci distruggeranno. Tra noi, ci sono sempre stati i compagni più belli, i 
più sensibili, ansiosi o coraggiosi, che trasformano le loro vite in rose di 
fuoco, che si immoleranno per incendiare tutte le bugie, che espoderanno 
in tremende onde d’urto per far risuonare il battito furioso del nostro 
cuore: eccoci qui, ancora e sempre.

Ma siamo noi a custodire la loro bellezza, noi che riceviamo il loro dono. 
Non dovremmo continuare a costruire un martirologio che insegna la via 
frettolosa, la via suicida, come l'unica di valore. Stiamo andando lontano. 
Se attacchiamo da un luogo di ansia e impazienza, per disperazione, 
perderemo la nostra forza quando non produrremo risultati immediati, 
quando cadrà l'inevitabile repressione.

Ora nella penisola iberica si sta riproducendo la strategia nordamericana 
dell'ELF [15] . Dovremmo chiederci perché. Qualcuno ha saputo di questa 

strategia da alcuni documentari e articoli su Internet e non si è preoccu-
pato troppo del suo fallimento finale? Non hanno cercato di capire perché 
questa strategia è fallita, perché la maggior parte degli arrestati si è 
arresa e ha fatto la spia, perché tutti si sono isolati, proprio attraverso la 
loro forma di lotta scelta? Il fallimento rappresentato dalla repressione del 
2003 [16] non è stato sufficiente, ne serve un altro?

I fallimenti ci invitano a mettere tutto in discussione, a prenderci cura dei 
compagni repressi e di noi stessi, a riflettere con calma, a tornare all'at-
tacco non solo con più rabbia ma anche con più intelligenza. Dobbiamo 
interiorizzare questo processo finché le strade non penseranno da sole.

La militanza insurrezionale teme un anno senza attacchi come se fosse 
una pacificazione, e in una comunità di persone che non sanno chi sono, 
ciò costituirebbe davvero la perdita di uno strumento indispensabile e 
una vittoria per la pace sociale. Sotto il regime di amnesia capitalista, le 
persone possono dimenticare la guerra in un solo anno senza la presenza 
di coloro la cui memoria sostiene lotte eterne.

Una militanza attivista dichiara sconfitta se non riesce a mantenere lo 
stesso ritmo settimana dopo settimana, come se il mondo non esistesse, 
come se fossero lavoratori e il loro mestiere fossero venditori di resisten-
za. Esiste davvero una settimana? E gli animali che dormono durante 
l'inverno o le piante che non crescono d'estate, sono sconfitti?

Dobbiamo seminare e naturalizzare un ritmo quotidiano di lotta in strada. 
Anche se abbiamo molto tempo, il modo in cui combattiamo oggi avrà 
ripercussioni nelle lotte del futuro. Non è una coincidenza che nei pochi 
luoghi in cui le persone hanno resistito collettivamente alla caccia alle 
streghe (e alle conquiste patriarcali e capitaliste che rappresentavano) ci 
siano i luoghi con le lotte popolari più forti nell'Europa del XX secolo: 
Euskal Herria e Éire. Né può essere una coincidenza che il paese [euro-
peo] che ha combattuto più ferocemente per la sua indipendenza politi-
ca, ma non ha solidarizzato internamente contro l'imposizione di un 
patriarcato cristiano ancora più intenso, oggi goda di un'autonomia che 
significa molto poco ed è diventata estremamente capitalista: la Svizzera 
(dovremmo anche menzionare la Scozia, che ha una storia simile con la 
presenza del calvinismo e una forte partecipazione alla caccia alle 

[16]  Nel 2003, a Barcellona si verificò un’ondata di repressione che, simile al Green Scare statunitense, 
fermò di fatto le lotte contro cui erano dirette, seminando paura, scoraggiamento e delusione in un vasto 
ambiente

streghe, ma a cui non è mai stata concessa tanta autonomia da quando 
ha perso le sue guerre contro l'Inghilterra).

Il capitalismo nacque come strategia di controllo sociale impiantata dalle 
élite che avrebbero formato il nuovo Stato (principi progressisti con teori-
ci borghesi e protestanti), ma fu un rinnovato patriarcato che gli permise 
di mettere radici e di cambiare completamente il terreno dell'esistenza.

Vale quindi la pena chiedersi: pretendiamo di attaccare le mega-strutture 
dello Stato e del Capitale senza cambiare le relazioni tra noi stessi e i 
compiti che ne conseguono, mettendo in discussione i concetti dominan-
ti di tempo e ritmo, di sopravvivenza e vita, di simbolo e realtà?

Se mettiamo in discussione i ritmi che il capitalismo ha impiantato in noi, 
sarebbe bene riconoscere che la lotta esisterà ancora tra cinquecento 
anni, quindi non c'è fretta, ma una lotta forte oggi può darci più possibilità 
nelle lotte del futuro.

UNA COMPLEMENTARIETÀ DI COMPITI

Dobbiamo sviluppare una pratica basata sulla complementarietà di com-
piti distinti e strategie distinte. La vera strategia anarchica non cerca di 
convertire la lotta in un monopolio né di imporre l'omogeneità dall'alto, ma 
piuttosto di schierare le forze che si possiedono veramente, nello stesso 
modo in cui in un mondo anarchico non si cerca di dare ordini agli altri ma 
di organizzare ciò che è proprio e di influenzare il resto, ed essere influen-
zati dal resto in modo da arrivare a un'armonia tra tutte le diverse parti.

La strategia anarchica deve sempre essere un modo di fare uso di una 
molteplicità incontrollata di strategie. Come tale, dobbiamo distinguere 
tra quelle strategie che ci danneggiano veramente, che ci tolgono la liber-
tà, e quelle che possono essere più o meno interessanti per noi ma che 
in ogni caso estendono il terreno della lotta e moltiplicano le linee del 
fronte del conflitto.

In questa pratica, è molto più importante abituarci al pensiero strategico, 
valutando sempre in ogni situazione cosa possiamo ottenere e cosa 
potremmo perdere, piuttosto che trovare la strategia corretta.

Saremo più forti se la nostra valutazione strategica include una prospetti-
va immediata e una prospettiva che abbraccia mille anni di storia e futuro. 
Come colleghiamo i compiti che rafforzano una lotta millenaria con quelli 
che rendono la lotta più forte proprio quest'anno? Per cominciare, 
dobbiamo valutare allo stesso modo i compiti di cura, di memoria, di 
sopravvivenza, di immaginazione, di riflessione, di propaganda, di esten-
sione e di attacco.

Impariamo non solo dall'esperienza, ma anche dalle differenze, e unendo 
pratiche diverse e riconoscendo le diverse necessità di lotta, avremo più 
opportunità di imparare e affinare la nostra pratica.

La grande enfasi che gli insurrezionalisti hanno posto sul concetto di 
affinità sembra essere fuori luogo. In ogni analisi, ci sono priorità che 
possono trasformarsi in gerarchie e ci sono norme che possono trasfor-
marsi in codici. In un ambiente basato sull'informalità e sull'affinità ci 
sono anche giochi sporchi. È possibile condividere una stretta affinità 
politica con qualcuno che non si prende cura degli altri compagni, che è 
un codardo o un manipolatore.

La sincerità è più importante: l'entusiasmo di lottare con tutto il cuore, il 
desiderio di prendersi cura dei compagni, la motivazione a combattere 
sempre con maggiore efficacia, la passione per la vendetta, l'immagina-
zione di altri mondi, la capacità di ricevere critiche, il coraggio. Infatti, 
tutte queste cose sono coraggio. È necessario essere coraggiosi per 
essere sinceri. La codardia può manifestarsi come riformismo ma anche 
come un certo estremismo che, per pura tenacia, non teme la prigione, 
ma teme soprattutto di essere messo in discussione, di attendere, di 
desiderare, di contaminarsi nella complessità del mondo.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

3 3



LE NOSTRE VITE DURANO MIGLIAIA DI ANNI

Gli individui del mondo sono molto più grandi dei nostri corpi. Una diffe-
renza tra me e l'individuo occidentale, quell'essere tanto abusato e ingan-
nato, è che i miei polmoni includono la foresta mentre il mare, le nuvole e 
i fiumi formano uno stesso corpo con i miei reni. Quanto all'individuo occi-
dentale, puoi togliergli polmoni e reni, metterli in un barattolo di vetro e 
mandarli a un museo. L'individuo occidentale, creatura spregevole, deve 
affittare le idee che gli passano per la testa, dato che sono proprietà intel-
lettuale.

Noi, quelli che sono dall'altra parte, abbiamo già collettivizzato le nostre 
idee, così come abbiamo fatto con i nostri sistemi immunitari, le nostre 
lotte, il nostro immaginario. Non sono mai stati in grado di toglierci com-
pletamente la comunità.

Inoltre, mentre l'individuo occidentale vive solo pochi decenni, con una 
loro popolazione che raggiunge un'aspettativa media di oltre 80 anni si 
sente molto orgogliosa di questo fatto, le nostre vite durano migliaia di 
anni. Tocca a noi aprire gli occhi solo per alcuni di questi anni, ma siamo 
qui per molto più tempo. Per via di ciò, non c'è fretta. Abbiamo combattu-
to per secoli e non ci hanno ancora sconfitto. La cosa importante è trova-
re un ritmo che possiamo sostenere e quindi non diventare proprio quelli 
che ci distruggeranno. Tra noi, ci sono sempre stati i compagni più belli, i 
più sensibili, ansiosi o coraggiosi, che trasformano le loro vite in rose di 
fuoco, che si immoleranno per incendiare tutte le bugie, che espoderanno 
in tremende onde d’urto per far risuonare il battito furioso del nostro 
cuore: eccoci qui, ancora e sempre.

Ma siamo noi a custodire la loro bellezza, noi che riceviamo il loro dono. 
Non dovremmo continuare a costruire un martirologio che insegna la via 
frettolosa, la via suicida, come l'unica di valore. Stiamo andando lontano. 
Se attacchiamo da un luogo di ansia e impazienza, per disperazione, 
perderemo la nostra forza quando non produrremo risultati immediati, 
quando cadrà l'inevitabile repressione.

Ora nella penisola iberica si sta riproducendo la strategia nordamericana 
dell'ELF [15] . Dovremmo chiederci perché. Qualcuno ha saputo di questa 

strategia da alcuni documentari e articoli su Internet e non si è preoccu-
pato troppo del suo fallimento finale? Non hanno cercato di capire perché 
questa strategia è fallita, perché la maggior parte degli arrestati si è 
arresa e ha fatto la spia, perché tutti si sono isolati, proprio attraverso la 
loro forma di lotta scelta? Il fallimento rappresentato dalla repressione del 
2003 [16] non è stato sufficiente, ne serve un altro?

I fallimenti ci invitano a mettere tutto in discussione, a prenderci cura dei 
compagni repressi e di noi stessi, a riflettere con calma, a tornare all'at-
tacco non solo con più rabbia ma anche con più intelligenza. Dobbiamo 
interiorizzare questo processo finché le strade non penseranno da sole.

La militanza insurrezionale teme un anno senza attacchi come se fosse 
una pacificazione, e in una comunità di persone che non sanno chi sono, 
ciò costituirebbe davvero la perdita di uno strumento indispensabile e 
una vittoria per la pace sociale. Sotto il regime di amnesia capitalista, le 
persone possono dimenticare la guerra in un solo anno senza la presenza 
di coloro la cui memoria sostiene lotte eterne.

Una militanza attivista dichiara sconfitta se non riesce a mantenere lo 
stesso ritmo settimana dopo settimana, come se il mondo non esistesse, 
come se fossero lavoratori e il loro mestiere fossero venditori di resisten-
za. Esiste davvero una settimana? E gli animali che dormono durante 
l'inverno o le piante che non crescono d'estate, sono sconfitti?

Dobbiamo seminare e naturalizzare un ritmo quotidiano di lotta in strada. 
Anche se abbiamo molto tempo, il modo in cui combattiamo oggi avrà 
ripercussioni nelle lotte del futuro. Non è una coincidenza che nei pochi 
luoghi in cui le persone hanno resistito collettivamente alla caccia alle 
streghe (e alle conquiste patriarcali e capitaliste che rappresentavano) ci 
siano i luoghi con le lotte popolari più forti nell'Europa del XX secolo: 
Euskal Herria e Éire. Né può essere una coincidenza che il paese [euro-
peo] che ha combattuto più ferocemente per la sua indipendenza politi-
ca, ma non ha solidarizzato internamente contro l'imposizione di un 
patriarcato cristiano ancora più intenso, oggi goda di un'autonomia che 
significa molto poco ed è diventata estremamente capitalista: la Svizzera 
(dovremmo anche menzionare la Scozia, che ha una storia simile con la 
presenza del calvinismo e una forte partecipazione alla caccia alle 

streghe, ma a cui non è mai stata concessa tanta autonomia da quando 
ha perso le sue guerre contro l'Inghilterra).

Il capitalismo nacque come strategia di controllo sociale impiantata dalle 
élite che avrebbero formato il nuovo Stato (principi progressisti con teori-
ci borghesi e protestanti), ma fu un rinnovato patriarcato che gli permise 
di mettere radici e di cambiare completamente il terreno dell'esistenza.

Vale quindi la pena chiedersi: pretendiamo di attaccare le mega-strutture 
dello Stato e del Capitale senza cambiare le relazioni tra noi stessi e i 
compiti che ne conseguono, mettendo in discussione i concetti dominan-
ti di tempo e ritmo, di sopravvivenza e vita, di simbolo e realtà?

Se mettiamo in discussione i ritmi che il capitalismo ha impiantato in noi, 
sarebbe bene riconoscere che la lotta esisterà ancora tra cinquecento 
anni, quindi non c'è fretta, ma una lotta forte oggi può darci più possibilità 
nelle lotte del futuro.

UNA COMPLEMENTARIETÀ DI COMPITI

Dobbiamo sviluppare una pratica basata sulla complementarietà di com-
piti distinti e strategie distinte. La vera strategia anarchica non cerca di 
convertire la lotta in un monopolio né di imporre l'omogeneità dall'alto, ma 
piuttosto di schierare le forze che si possiedono veramente, nello stesso 
modo in cui in un mondo anarchico non si cerca di dare ordini agli altri ma 
di organizzare ciò che è proprio e di influenzare il resto, ed essere influen-
zati dal resto in modo da arrivare a un'armonia tra tutte le diverse parti.

La strategia anarchica deve sempre essere un modo di fare uso di una 
molteplicità incontrollata di strategie. Come tale, dobbiamo distinguere 
tra quelle strategie che ci danneggiano veramente, che ci tolgono la liber-
tà, e quelle che possono essere più o meno interessanti per noi ma che 
in ogni caso estendono il terreno della lotta e moltiplicano le linee del 
fronte del conflitto.

In questa pratica, è molto più importante abituarci al pensiero strategico, 
valutando sempre in ogni situazione cosa possiamo ottenere e cosa 
potremmo perdere, piuttosto che trovare la strategia corretta.

Saremo più forti se la nostra valutazione strategica include una prospetti-
va immediata e una prospettiva che abbraccia mille anni di storia e futuro. 
Come colleghiamo i compiti che rafforzano una lotta millenaria con quelli 
che rendono la lotta più forte proprio quest'anno? Per cominciare, 
dobbiamo valutare allo stesso modo i compiti di cura, di memoria, di 
sopravvivenza, di immaginazione, di riflessione, di propaganda, di esten-
sione e di attacco.

Impariamo non solo dall'esperienza, ma anche dalle differenze, e unendo 
pratiche diverse e riconoscendo le diverse necessità di lotta, avremo più 
opportunità di imparare e affinare la nostra pratica.

La grande enfasi che gli insurrezionalisti hanno posto sul concetto di 
affinità sembra essere fuori luogo. In ogni analisi, ci sono priorità che 
possono trasformarsi in gerarchie e ci sono norme che possono trasfor-
marsi in codici. In un ambiente basato sull'informalità e sull'affinità ci 
sono anche giochi sporchi. È possibile condividere una stretta affinità 
politica con qualcuno che non si prende cura degli altri compagni, che è 
un codardo o un manipolatore.

La sincerità è più importante: l'entusiasmo di lottare con tutto il cuore, il 
desiderio di prendersi cura dei compagni, la motivazione a combattere 
sempre con maggiore efficacia, la passione per la vendetta, l'immagina-
zione di altri mondi, la capacità di ricevere critiche, il coraggio. Infatti, 
tutte queste cose sono coraggio. È necessario essere coraggiosi per 
essere sinceri. La codardia può manifestarsi come riformismo ma anche 
come un certo estremismo che, per pura tenacia, non teme la prigione, 
ma teme soprattutto di essere messo in discussione, di attendere, di 
desiderare, di contaminarsi nella complessità del mondo.

G U E R R A  S O C I A L E

3 4



LE NOSTRE VITE DURANO MIGLIAIA DI ANNI

Gli individui del mondo sono molto più grandi dei nostri corpi. Una diffe-
renza tra me e l'individuo occidentale, quell'essere tanto abusato e ingan-
nato, è che i miei polmoni includono la foresta mentre il mare, le nuvole e 
i fiumi formano uno stesso corpo con i miei reni. Quanto all'individuo occi-
dentale, puoi togliergli polmoni e reni, metterli in un barattolo di vetro e 
mandarli a un museo. L'individuo occidentale, creatura spregevole, deve 
affittare le idee che gli passano per la testa, dato che sono proprietà intel-
lettuale.

Noi, quelli che sono dall'altra parte, abbiamo già collettivizzato le nostre 
idee, così come abbiamo fatto con i nostri sistemi immunitari, le nostre 
lotte, il nostro immaginario. Non sono mai stati in grado di toglierci com-
pletamente la comunità.

Inoltre, mentre l'individuo occidentale vive solo pochi decenni, con una 
loro popolazione che raggiunge un'aspettativa media di oltre 80 anni si 
sente molto orgogliosa di questo fatto, le nostre vite durano migliaia di 
anni. Tocca a noi aprire gli occhi solo per alcuni di questi anni, ma siamo 
qui per molto più tempo. Per via di ciò, non c'è fretta. Abbiamo combattu-
to per secoli e non ci hanno ancora sconfitto. La cosa importante è trova-
re un ritmo che possiamo sostenere e quindi non diventare proprio quelli 
che ci distruggeranno. Tra noi, ci sono sempre stati i compagni più belli, i 
più sensibili, ansiosi o coraggiosi, che trasformano le loro vite in rose di 
fuoco, che si immoleranno per incendiare tutte le bugie, che espoderanno 
in tremende onde d’urto per far risuonare il battito furioso del nostro 
cuore: eccoci qui, ancora e sempre.

Ma siamo noi a custodire la loro bellezza, noi che riceviamo il loro dono. 
Non dovremmo continuare a costruire un martirologio che insegna la via 
frettolosa, la via suicida, come l'unica di valore. Stiamo andando lontano. 
Se attacchiamo da un luogo di ansia e impazienza, per disperazione, 
perderemo la nostra forza quando non produrremo risultati immediati, 
quando cadrà l'inevitabile repressione.

Ora nella penisola iberica si sta riproducendo la strategia nordamericana 
dell'ELF [15] . Dovremmo chiederci perché. Qualcuno ha saputo di questa 

strategia da alcuni documentari e articoli su Internet e non si è preoccu-
pato troppo del suo fallimento finale? Non hanno cercato di capire perché 
questa strategia è fallita, perché la maggior parte degli arrestati si è 
arresa e ha fatto la spia, perché tutti si sono isolati, proprio attraverso la 
loro forma di lotta scelta? Il fallimento rappresentato dalla repressione del 
2003 [16] non è stato sufficiente, ne serve un altro?

I fallimenti ci invitano a mettere tutto in discussione, a prenderci cura dei 
compagni repressi e di noi stessi, a riflettere con calma, a tornare all'at-
tacco non solo con più rabbia ma anche con più intelligenza. Dobbiamo 
interiorizzare questo processo finché le strade non penseranno da sole.

La militanza insurrezionale teme un anno senza attacchi come se fosse 
una pacificazione, e in una comunità di persone che non sanno chi sono, 
ciò costituirebbe davvero la perdita di uno strumento indispensabile e 
una vittoria per la pace sociale. Sotto il regime di amnesia capitalista, le 
persone possono dimenticare la guerra in un solo anno senza la presenza 
di coloro la cui memoria sostiene lotte eterne.

Una militanza attivista dichiara sconfitta se non riesce a mantenere lo 
stesso ritmo settimana dopo settimana, come se il mondo non esistesse, 
come se fossero lavoratori e il loro mestiere fossero venditori di resisten-
za. Esiste davvero una settimana? E gli animali che dormono durante 
l'inverno o le piante che non crescono d'estate, sono sconfitti?

Dobbiamo seminare e naturalizzare un ritmo quotidiano di lotta in strada. 
Anche se abbiamo molto tempo, il modo in cui combattiamo oggi avrà 
ripercussioni nelle lotte del futuro. Non è una coincidenza che nei pochi 
luoghi in cui le persone hanno resistito collettivamente alla caccia alle 
streghe (e alle conquiste patriarcali e capitaliste che rappresentavano) ci 
siano i luoghi con le lotte popolari più forti nell'Europa del XX secolo: 
Euskal Herria e Éire. Né può essere una coincidenza che il paese [euro-
peo] che ha combattuto più ferocemente per la sua indipendenza politi-
ca, ma non ha solidarizzato internamente contro l'imposizione di un 
patriarcato cristiano ancora più intenso, oggi goda di un'autonomia che 
significa molto poco ed è diventata estremamente capitalista: la Svizzera 
(dovremmo anche menzionare la Scozia, che ha una storia simile con la 
presenza del calvinismo e una forte partecipazione alla caccia alle 

streghe, ma a cui non è mai stata concessa tanta autonomia da quando 
ha perso le sue guerre contro l'Inghilterra).

Il capitalismo nacque come strategia di controllo sociale impiantata dalle 
élite che avrebbero formato il nuovo Stato (principi progressisti con teori-
ci borghesi e protestanti), ma fu un rinnovato patriarcato che gli permise 
di mettere radici e di cambiare completamente il terreno dell'esistenza.

Vale quindi la pena chiedersi: pretendiamo di attaccare le mega-strutture 
dello Stato e del Capitale senza cambiare le relazioni tra noi stessi e i 
compiti che ne conseguono, mettendo in discussione i concetti dominan-
ti di tempo e ritmo, di sopravvivenza e vita, di simbolo e realtà?

Se mettiamo in discussione i ritmi che il capitalismo ha impiantato in noi, 
sarebbe bene riconoscere che la lotta esisterà ancora tra cinquecento 
anni, quindi non c'è fretta, ma una lotta forte oggi può darci più possibilità 
nelle lotte del futuro.

UNA COMPLEMENTARIETÀ DI COMPITI

Dobbiamo sviluppare una pratica basata sulla complementarietà di com-
piti distinti e strategie distinte. La vera strategia anarchica non cerca di 
convertire la lotta in un monopolio né di imporre l'omogeneità dall'alto, ma 
piuttosto di schierare le forze che si possiedono veramente, nello stesso 
modo in cui in un mondo anarchico non si cerca di dare ordini agli altri ma 
di organizzare ciò che è proprio e di influenzare il resto, ed essere influen-
zati dal resto in modo da arrivare a un'armonia tra tutte le diverse parti.

La strategia anarchica deve sempre essere un modo di fare uso di una 
molteplicità incontrollata di strategie. Come tale, dobbiamo distinguere 
tra quelle strategie che ci danneggiano veramente, che ci tolgono la liber-
tà, e quelle che possono essere più o meno interessanti per noi ma che 
in ogni caso estendono il terreno della lotta e moltiplicano le linee del 
fronte del conflitto.

In questa pratica, è molto più importante abituarci al pensiero strategico, 
valutando sempre in ogni situazione cosa possiamo ottenere e cosa 
potremmo perdere, piuttosto che trovare la strategia corretta.

Saremo più forti se la nostra valutazione strategica include una prospetti-
va immediata e una prospettiva che abbraccia mille anni di storia e futuro. 
Come colleghiamo i compiti che rafforzano una lotta millenaria con quelli 
che rendono la lotta più forte proprio quest'anno? Per cominciare, 
dobbiamo valutare allo stesso modo i compiti di cura, di memoria, di 
sopravvivenza, di immaginazione, di riflessione, di propaganda, di esten-
sione e di attacco.

Impariamo non solo dall'esperienza, ma anche dalle differenze, e unendo 
pratiche diverse e riconoscendo le diverse necessità di lotta, avremo più 
opportunità di imparare e affinare la nostra pratica.

La grande enfasi che gli insurrezionalisti hanno posto sul concetto di 
affinità sembra essere fuori luogo. In ogni analisi, ci sono priorità che 
possono trasformarsi in gerarchie e ci sono norme che possono trasfor-
marsi in codici. In un ambiente basato sull'informalità e sull'affinità ci 
sono anche giochi sporchi. È possibile condividere una stretta affinità 
politica con qualcuno che non si prende cura degli altri compagni, che è 
un codardo o un manipolatore.

La sincerità è più importante: l'entusiasmo di lottare con tutto il cuore, il 
desiderio di prendersi cura dei compagni, la motivazione a combattere 
sempre con maggiore efficacia, la passione per la vendetta, l'immagina-
zione di altri mondi, la capacità di ricevere critiche, il coraggio. Infatti, 
tutte queste cose sono coraggio. È necessario essere coraggiosi per 
essere sinceri. La codardia può manifestarsi come riformismo ma anche 
come un certo estremismo che, per pura tenacia, non teme la prigione, 
ma teme soprattutto di essere messo in discussione, di attendere, di 
desiderare, di contaminarsi nella complessità del mondo.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

3 5



LA COMUNITÀ CONTRO LA REPRESSIONE

Per sopravvivere alla repressione, oltre al coraggio, le cose più importanti 
sono il riconoscimento che non abbiamo fretta e, come tali, non abbiamo 
bisogno di attaccare per disperazione e impazienza; e un quadro che 
valorizzi allo stesso modo i compiti complementari di prendersi cura dei 
compagni, realizzare progetti che fomentino relazioni libertarie e ci 
sostengano nella lotta, e attaccare.

Il carattere eroico dell'insurrezionalismo iberico ha dimenticato questo 
equilibrio. Onorando l'immagine del martire solitario, caduto dopo aver 
compiuto un'azione suicida o aver impostato un ritmo ugualmente suicida 
(o talvolta semplicemente per sfortuna), creiamo una lotta solitaria e 
suicida. Nelle galleria della nostra memoria, vediamo nei quadri una figura 
solitaria, un Roger, un Carlos, un Mauricio o un Severino... con le persone 
intorno a loro cancellate, le persone che sopravvivono, le persone che 
soffrono, che cercano di fermare l'emorragia o si adoperano per di aiutare 
in qualche modo l'unico che rimane nella nostra visione prometeica della 
lotta.

La verità è che siamo affascinati dall'immagine di essere pochi contro lo 
Stato. Abbiamo assunto il nostro isolamento, il nostro antagonismo con la 
società, al punto di mantenerlo. Adoriamo un Ravachol più di una Louise 
Michel perché ci identifichiamo di più con lui che ha dichiarato guerra alla 
società e ha combattuto con pochi affini, che con lei che si è mossa tra 
barricate, assemblee e quartieri, che non solo ha sparato dai bastioni ma 
ha anche curato le persone o le ha spinte all'azione.

Lo Stato ha stati d'animo. Può attraversare fasi conciliatorie e arroganti. 
Non sempre agisce nel suo interesse. La modalità di attacco di un Rava-
chol richiede una forte risposta da parte dello Stato, perché tale modalità 
mette in discussione e ridicolizza la forza dello Stato. Anche se è in uno 
stato d'animo conciliatorio, dovrà rispondere rapidamente con la repres-
sione per preservare l'illusione del suo monopolio sulla forza. L'arroganza 
provoca sempre una risposta arrogante. Ma non possiamo mentire: gli 
attacchi di tutti i Ravachol della storia ci riempiono di gioia e speranza. La 
parola "arroganza" deriva dal greco antico e si riferisce alla postura com-
battiva di un guerriero che attacca chi è più potente. Abbiamo bisogno 
dell'arroganza per ispirarci, per ricordarci che anche se siamo soli, è 
sempre possibile attaccare e siamo più coraggiosi dei miserabili codardi 
che lavorano come delinquenti per lo Stato.

Ma l'arroganza, se è l'unico stato d'animo di cui siamo capaci, nasconde 
quegli elementi necessari per sopravvivere alla repressione. Dobbiamo 
anche essere sensibili, umili, cauti e attenti ai cambiamenti di umore dello 
Stato e alle sue probabili reazioni ai nostri attacchi.

Questo è stato il fallimento dell'insurrezionalismo italiano (la principale 
influenza sull'insurrezionalismo iberico mal formato). Ha resuscitato 
un'importante critica del recupero, una critica che mancava in molti paesi, 
ma non ha sviluppato una pratica adeguata per quanto riguarda la repres-
sione. Ha alzato il livello della lotta senza avere ciò di cui aveva bisogno 
per sostenere tale lotta, senza capire cosa sia la società e come sia cam-
biata nei decenni precedenti per prosciugare le lotte sociali e rendere 
possibile una repressione più forte. Non hanno capito che il grado in cui 
la società esiste ancora agisce come un freno al progetto statalista di 
controllo totale, che gli stati forti e gli stati deboli non esistono secondo 
una qualche natura interna, piuttosto che ci sono strategie per aumentare 
la forza dello Stato e strategie per aumentare la forza delle lotte e della 
società stessa. Se lo Stato italiano ha vinto il potere di effettuare una 
repressione più forte è perché la sua strategia ha trionfato e i ribelli hanno 
lasciato morire la loro società.

Ironicamente, sebbene i compagni insurrezionalisti avessero una buona 
critica della cooptazione, il loro isolamento dovuto ad altri errori isolò 
anche la loro critica, facilitando il deragliamento di grandi settori delle 
lotte sociali in Italia attraverso il negrismo e altre vie.

L'insurrezionalismo cileno, al contrario, si è sempre situato nel cuore dei 
quartieri combattivi o nei settori della gioventù combattiva. E benché non 
siano mai stati molto forti e abbiano avuto in genere un atteggiamento 
ancora più antisociale di quello dei compagni italiani, hanno saputo 
sopravvivere e perfino sconfiggere un'ondata di repressione, una repres-
sione che non è riuscita a fermare i bombardamenti e gli altri attentati.

E con ancora più successo, i compagni greci hanno creato uno xoros 
anarchico, uno spazio, che mostra una complementarietà di strategie e un 
equilibrio tra posture sociali e antisociali, ciascuna delle quali indispensa-
bile. Dato che in generale non sono relativisti, è possibile che la maggior 
parte di loro non condivida una visione integrale del loro spazio perché 
ogni postura e ogni strategia contengono forti critiche delle altre, come 
devono, ma la verità è che hanno resistito ai tentativi di unificare lo xoros 
o convincere compagni con opinioni diverse. Hanno difeso uno spazio 
eterogeneo (forse uno dei più eterogenei) e questo fatto non può essere 

separato dalla loro forza relativa.

All'altro estremo ci sono i compagni libertari in Bolivia, che avevano 
sviluppato una delle pratiche più capaci di sopravvivere alla repressione. 
Avevano assunto una grande capacità di esercitare violenza e in diverse 
occasioni avevano sconfitto i militari o almeno erano sopravvissuti alle 
loro offensive. I compagni lì hanno espresso che in Bolivia l'insurrezionali-
smo non ha senso perché, essendo uno dei paesi meno colonizzati al 
mondo, godono ancora di una memoria viva e di un immaginario popolare 
di un mondo fuori dal capitalismo e contro lo Stato. Lì, secondo loro, 
esiste ancora la società (o meglio, diverse società e nazioni indigene) e 
hanno solo bisogno di organizzarsi di nuovo per soddisfare i propri biso-
gni e lo Stato cadrà (o, più probabilmente, uno Stato vicino li invaderà, 
aprendo la strada a una fase distinta di lotta). Per dirla in un altro modo, 
in molte parti della Bolivia, per liberarsi dello Stato la gente deve solo 
linciare il sindaco del villaggio, cosa che è successa molte volte, e può 
tornare al suo modo di vita nativo.

Ciononostante, cinque anni fa i compagni in Bolivia non avevano diffuso 
una critica alla democrazia o alla cooptazione, e con l'elezione di Evo i 
movimenti sociali si sono ripresi e le lotte si sono fermate per diversi anni.

Confrontando queste situazioni distinte, possiamo ipotizzare che una 
lotta basata su una comunità forte sia più in grado di sopravvivere alla 
repressione. Tuttavia, la comunità, persino nell'angolo più libero del 
mondo, è ancora immaginaria e se non lavoriamo sodo su un'immagina-
zione libertaria, la nostra presunta comunità includerà i futuri politici che 
dirotteranno la lotta. Tutto si riduce alla domanda fondamentale: chi 
siamo?

G U E R R A  S O C I A L E

3 6



LA COMUNITÀ CONTRO LA REPRESSIONE

Per sopravvivere alla repressione, oltre al coraggio, le cose più importanti 
sono il riconoscimento che non abbiamo fretta e, come tali, non abbiamo 
bisogno di attaccare per disperazione e impazienza; e un quadro che 
valorizzi allo stesso modo i compiti complementari di prendersi cura dei 
compagni, realizzare progetti che fomentino relazioni libertarie e ci 
sostengano nella lotta, e attaccare.

Il carattere eroico dell'insurrezionalismo iberico ha dimenticato questo 
equilibrio. Onorando l'immagine del martire solitario, caduto dopo aver 
compiuto un'azione suicida o aver impostato un ritmo ugualmente suicida 
(o talvolta semplicemente per sfortuna), creiamo una lotta solitaria e 
suicida. Nelle galleria della nostra memoria, vediamo nei quadri una figura 
solitaria, un Roger, un Carlos, un Mauricio o un Severino... con le persone 
intorno a loro cancellate, le persone che sopravvivono, le persone che 
soffrono, che cercano di fermare l'emorragia o si adoperano per di aiutare 
in qualche modo l'unico che rimane nella nostra visione prometeica della 
lotta.

La verità è che siamo affascinati dall'immagine di essere pochi contro lo 
Stato. Abbiamo assunto il nostro isolamento, il nostro antagonismo con la 
società, al punto di mantenerlo. Adoriamo un Ravachol più di una Louise 
Michel perché ci identifichiamo di più con lui che ha dichiarato guerra alla 
società e ha combattuto con pochi affini, che con lei che si è mossa tra 
barricate, assemblee e quartieri, che non solo ha sparato dai bastioni ma 
ha anche curato le persone o le ha spinte all'azione.

Lo Stato ha stati d'animo. Può attraversare fasi conciliatorie e arroganti. 
Non sempre agisce nel suo interesse. La modalità di attacco di un Rava-
chol richiede una forte risposta da parte dello Stato, perché tale modalità 
mette in discussione e ridicolizza la forza dello Stato. Anche se è in uno 
stato d'animo conciliatorio, dovrà rispondere rapidamente con la repres-
sione per preservare l'illusione del suo monopolio sulla forza. L'arroganza 
provoca sempre una risposta arrogante. Ma non possiamo mentire: gli 
attacchi di tutti i Ravachol della storia ci riempiono di gioia e speranza. La 
parola "arroganza" deriva dal greco antico e si riferisce alla postura com-
battiva di un guerriero che attacca chi è più potente. Abbiamo bisogno 
dell'arroganza per ispirarci, per ricordarci che anche se siamo soli, è 
sempre possibile attaccare e siamo più coraggiosi dei miserabili codardi 
che lavorano come delinquenti per lo Stato.

Ma l'arroganza, se è l'unico stato d'animo di cui siamo capaci, nasconde 
quegli elementi necessari per sopravvivere alla repressione. Dobbiamo 
anche essere sensibili, umili, cauti e attenti ai cambiamenti di umore dello 
Stato e alle sue probabili reazioni ai nostri attacchi.

Questo è stato il fallimento dell'insurrezionalismo italiano (la principale 
influenza sull'insurrezionalismo iberico mal formato). Ha resuscitato 
un'importante critica del recupero, una critica che mancava in molti paesi, 
ma non ha sviluppato una pratica adeguata per quanto riguarda la repres-
sione. Ha alzato il livello della lotta senza avere ciò di cui aveva bisogno 
per sostenere tale lotta, senza capire cosa sia la società e come sia cam-
biata nei decenni precedenti per prosciugare le lotte sociali e rendere 
possibile una repressione più forte. Non hanno capito che il grado in cui 
la società esiste ancora agisce come un freno al progetto statalista di 
controllo totale, che gli stati forti e gli stati deboli non esistono secondo 
una qualche natura interna, piuttosto che ci sono strategie per aumentare 
la forza dello Stato e strategie per aumentare la forza delle lotte e della 
società stessa. Se lo Stato italiano ha vinto il potere di effettuare una 
repressione più forte è perché la sua strategia ha trionfato e i ribelli hanno 
lasciato morire la loro società.

Ironicamente, sebbene i compagni insurrezionalisti avessero una buona 
critica della cooptazione, il loro isolamento dovuto ad altri errori isolò 
anche la loro critica, facilitando il deragliamento di grandi settori delle 
lotte sociali in Italia attraverso il negrismo e altre vie.

L'insurrezionalismo cileno, al contrario, si è sempre situato nel cuore dei 
quartieri combattivi o nei settori della gioventù combattiva. E benché non 
siano mai stati molto forti e abbiano avuto in genere un atteggiamento 
ancora più antisociale di quello dei compagni italiani, hanno saputo 
sopravvivere e perfino sconfiggere un'ondata di repressione, una repres-
sione che non è riuscita a fermare i bombardamenti e gli altri attentati.

E con ancora più successo, i compagni greci hanno creato uno xoros 
anarchico, uno spazio, che mostra una complementarietà di strategie e un 
equilibrio tra posture sociali e antisociali, ciascuna delle quali indispensa-
bile. Dato che in generale non sono relativisti, è possibile che la maggior 
parte di loro non condivida una visione integrale del loro spazio perché 
ogni postura e ogni strategia contengono forti critiche delle altre, come 
devono, ma la verità è che hanno resistito ai tentativi di unificare lo xoros 
o convincere compagni con opinioni diverse. Hanno difeso uno spazio 
eterogeneo (forse uno dei più eterogenei) e questo fatto non può essere 

separato dalla loro forza relativa.

All'altro estremo ci sono i compagni libertari in Bolivia, che avevano 
sviluppato una delle pratiche più capaci di sopravvivere alla repressione. 
Avevano assunto una grande capacità di esercitare violenza e in diverse 
occasioni avevano sconfitto i militari o almeno erano sopravvissuti alle 
loro offensive. I compagni lì hanno espresso che in Bolivia l'insurrezionali-
smo non ha senso perché, essendo uno dei paesi meno colonizzati al 
mondo, godono ancora di una memoria viva e di un immaginario popolare 
di un mondo fuori dal capitalismo e contro lo Stato. Lì, secondo loro, 
esiste ancora la società (o meglio, diverse società e nazioni indigene) e 
hanno solo bisogno di organizzarsi di nuovo per soddisfare i propri biso-
gni e lo Stato cadrà (o, più probabilmente, uno Stato vicino li invaderà, 
aprendo la strada a una fase distinta di lotta). Per dirla in un altro modo, 
in molte parti della Bolivia, per liberarsi dello Stato la gente deve solo 
linciare il sindaco del villaggio, cosa che è successa molte volte, e può 
tornare al suo modo di vita nativo.

Ciononostante, cinque anni fa i compagni in Bolivia non avevano diffuso 
una critica alla democrazia o alla cooptazione, e con l'elezione di Evo i 
movimenti sociali si sono ripresi e le lotte si sono fermate per diversi anni.

Confrontando queste situazioni distinte, possiamo ipotizzare che una 
lotta basata su una comunità forte sia più in grado di sopravvivere alla 
repressione. Tuttavia, la comunità, persino nell'angolo più libero del 
mondo, è ancora immaginaria e se non lavoriamo sodo su un'immagina-
zione libertaria, la nostra presunta comunità includerà i futuri politici che 
dirotteranno la lotta. Tutto si riduce alla domanda fondamentale: chi 
siamo?

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

3 7



LA COMUNITÀ CONTRO LA REPRESSIONE

Per sopravvivere alla repressione, oltre al coraggio, le cose più importanti 
sono il riconoscimento che non abbiamo fretta e, come tali, non abbiamo 
bisogno di attaccare per disperazione e impazienza; e un quadro che 
valorizzi allo stesso modo i compiti complementari di prendersi cura dei 
compagni, realizzare progetti che fomentino relazioni libertarie e ci 
sostengano nella lotta, e attaccare.

Il carattere eroico dell'insurrezionalismo iberico ha dimenticato questo 
equilibrio. Onorando l'immagine del martire solitario, caduto dopo aver 
compiuto un'azione suicida o aver impostato un ritmo ugualmente suicida 
(o talvolta semplicemente per sfortuna), creiamo una lotta solitaria e 
suicida. Nelle galleria della nostra memoria, vediamo nei quadri una figura 
solitaria, un Roger, un Carlos, un Mauricio o un Severino... con le persone 
intorno a loro cancellate, le persone che sopravvivono, le persone che 
soffrono, che cercano di fermare l'emorragia o si adoperano per di aiutare 
in qualche modo l'unico che rimane nella nostra visione prometeica della 
lotta.

La verità è che siamo affascinati dall'immagine di essere pochi contro lo 
Stato. Abbiamo assunto il nostro isolamento, il nostro antagonismo con la 
società, al punto di mantenerlo. Adoriamo un Ravachol più di una Louise 
Michel perché ci identifichiamo di più con lui che ha dichiarato guerra alla 
società e ha combattuto con pochi affini, che con lei che si è mossa tra 
barricate, assemblee e quartieri, che non solo ha sparato dai bastioni ma 
ha anche curato le persone o le ha spinte all'azione.

Lo Stato ha stati d'animo. Può attraversare fasi conciliatorie e arroganti. 
Non sempre agisce nel suo interesse. La modalità di attacco di un Rava-
chol richiede una forte risposta da parte dello Stato, perché tale modalità 
mette in discussione e ridicolizza la forza dello Stato. Anche se è in uno 
stato d'animo conciliatorio, dovrà rispondere rapidamente con la repres-
sione per preservare l'illusione del suo monopolio sulla forza. L'arroganza 
provoca sempre una risposta arrogante. Ma non possiamo mentire: gli 
attacchi di tutti i Ravachol della storia ci riempiono di gioia e speranza. La 
parola "arroganza" deriva dal greco antico e si riferisce alla postura com-
battiva di un guerriero che attacca chi è più potente. Abbiamo bisogno 
dell'arroganza per ispirarci, per ricordarci che anche se siamo soli, è 
sempre possibile attaccare e siamo più coraggiosi dei miserabili codardi 
che lavorano come delinquenti per lo Stato.

Ma l'arroganza, se è l'unico stato d'animo di cui siamo capaci, nasconde 
quegli elementi necessari per sopravvivere alla repressione. Dobbiamo 
anche essere sensibili, umili, cauti e attenti ai cambiamenti di umore dello 
Stato e alle sue probabili reazioni ai nostri attacchi.

Questo è stato il fallimento dell'insurrezionalismo italiano (la principale 
influenza sull'insurrezionalismo iberico mal formato). Ha resuscitato 
un'importante critica del recupero, una critica che mancava in molti paesi, 
ma non ha sviluppato una pratica adeguata per quanto riguarda la repres-
sione. Ha alzato il livello della lotta senza avere ciò di cui aveva bisogno 
per sostenere tale lotta, senza capire cosa sia la società e come sia cam-
biata nei decenni precedenti per prosciugare le lotte sociali e rendere 
possibile una repressione più forte. Non hanno capito che il grado in cui 
la società esiste ancora agisce come un freno al progetto statalista di 
controllo totale, che gli stati forti e gli stati deboli non esistono secondo 
una qualche natura interna, piuttosto che ci sono strategie per aumentare 
la forza dello Stato e strategie per aumentare la forza delle lotte e della 
società stessa. Se lo Stato italiano ha vinto il potere di effettuare una 
repressione più forte è perché la sua strategia ha trionfato e i ribelli hanno 
lasciato morire la loro società.

Ironicamente, sebbene i compagni insurrezionalisti avessero una buona 
critica della cooptazione, il loro isolamento dovuto ad altri errori isolò 
anche la loro critica, facilitando il deragliamento di grandi settori delle 
lotte sociali in Italia attraverso il negrismo e altre vie.

L'insurrezionalismo cileno, al contrario, si è sempre situato nel cuore dei 
quartieri combattivi o nei settori della gioventù combattiva. E benché non 
siano mai stati molto forti e abbiano avuto in genere un atteggiamento 
ancora più antisociale di quello dei compagni italiani, hanno saputo 
sopravvivere e perfino sconfiggere un'ondata di repressione, una repres-
sione che non è riuscita a fermare i bombardamenti e gli altri attentati.

E con ancora più successo, i compagni greci hanno creato uno xoros 
anarchico, uno spazio, che mostra una complementarietà di strategie e un 
equilibrio tra posture sociali e antisociali, ciascuna delle quali indispensa-
bile. Dato che in generale non sono relativisti, è possibile che la maggior 
parte di loro non condivida una visione integrale del loro spazio perché 
ogni postura e ogni strategia contengono forti critiche delle altre, come 
devono, ma la verità è che hanno resistito ai tentativi di unificare lo xoros 
o convincere compagni con opinioni diverse. Hanno difeso uno spazio 
eterogeneo (forse uno dei più eterogenei) e questo fatto non può essere 

separato dalla loro forza relativa.

All'altro estremo ci sono i compagni libertari in Bolivia, che avevano 
sviluppato una delle pratiche più capaci di sopravvivere alla repressione. 
Avevano assunto una grande capacità di esercitare violenza e in diverse 
occasioni avevano sconfitto i militari o almeno erano sopravvissuti alle 
loro offensive. I compagni lì hanno espresso che in Bolivia l'insurrezionali-
smo non ha senso perché, essendo uno dei paesi meno colonizzati al 
mondo, godono ancora di una memoria viva e di un immaginario popolare 
di un mondo fuori dal capitalismo e contro lo Stato. Lì, secondo loro, 
esiste ancora la società (o meglio, diverse società e nazioni indigene) e 
hanno solo bisogno di organizzarsi di nuovo per soddisfare i propri biso-
gni e lo Stato cadrà (o, più probabilmente, uno Stato vicino li invaderà, 
aprendo la strada a una fase distinta di lotta). Per dirla in un altro modo, 
in molte parti della Bolivia, per liberarsi dello Stato la gente deve solo 
linciare il sindaco del villaggio, cosa che è successa molte volte, e può 
tornare al suo modo di vita nativo.

Ciononostante, cinque anni fa i compagni in Bolivia non avevano diffuso 
una critica alla democrazia o alla cooptazione, e con l'elezione di Evo i 
movimenti sociali si sono ripresi e le lotte si sono fermate per diversi anni.

Confrontando queste situazioni distinte, possiamo ipotizzare che una 
lotta basata su una comunità forte sia più in grado di sopravvivere alla 
repressione. Tuttavia, la comunità, persino nell'angolo più libero del 
mondo, è ancora immaginaria e se non lavoriamo sodo su un'immagina-
zione libertaria, la nostra presunta comunità includerà i futuri politici che 
dirotteranno la lotta. Tutto si riduce alla domanda fondamentale: chi 
siamo?

G U E R R A  S O C I A L E

3 8



COME DIFENDERCI

La repressione è una recinzione. Il suo obiettivo principale è isolarci e il 
suo obiettivo secondario è esaurirci. La recinzione repressiva può essere 
sincrona o diacronica, vale a dire che può isolarci dai nostri contempora-
nei, vicini e altri, oppure può provocare una frattura storica che inibisce la 
trasmissione di apprendimento ed esperienza tra una generazione e 
l'altra (il problema cronico delle lotte nei paesi di lingua inglese).

I gruppi anti-repressione sono controproducenti se si assumono il compi-
to di organizzare la solidarietà. La repressione può essere sconfitta solo 
dall'estensione della solidarietà. Pertanto, i gruppi anti-repressivi dovreb-
bero assumersi il compito di estendere la complicità e l'impegno a 
svolgere azioni di supporto e solidarietà, piuttosto che cercare di organiz-
zare tali azioni da soli.

Per superare l'esaurimento e lo scoraggiamento, che sono gli obiettivi 
secondari della repressione, è necessario, come tutti sanno, prendersi 
cura di chi la repressione l’ha subita e fare in modo che gli attacchi conti-
nuino. Tuttavia, è un errore credere che gli attacchi debbano continuare 
allo stesso ritmo o nella stessa forma. Dobbiamo sempre essere flessibili 
e adattarci alla situazione. Un vantaggio che abbiamo sullo Stato è che 
possiamo cambiare le nostre pratiche molto più rapidamente. È un 
vantaggio che dovremmo usare, invece di riprodurre una costanza adatta 
a una macchina.

Nel frattempo, abbiamo bisogno di una pratica di sicurezza basata sulla 
questione strategica della chiusura e non sulle tecniche, come fanno i 
compagni tedeschi. Dovremmo comprendere al minimo le tecnologie di 
repressione e sorveglianza, conoscere i fatti di base su e-mail e cellulari, 
ma ossessionarsi sull'argomento, a parte le persone che vogliono specia-
lizzarsi in esso, è una distrazione. La pratica tecnica è una soluzione alla 
domanda: "come impediamo alle persone di essere arrestate?" Questa è 
una domanda assurda finché continueranno a esistere prigioni e polizia. 
La domanda intelligente è: "come superiamo l'isolamento quando le 
persone vengono arrestate?"

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

3 9



PERCHÉ ATTACCARE

L'attacco ha quattro significati: 
1: Ritornare in vita, abitare i nostri corpi e sentire tutta la rabbia che 
questa civiltà provoca, ma invece di annegarci, rendendoci più forti e più 
sani agendo su di essa. Inoltre, attraverso la vendetta irata possiamo 
inviare un messaggio d'amore ai compagni repressi in altri luoghi, aiutan-
doli a tornare in vita anche se sono in una gabbia. 
2: Rendere visibili i conflitti sociali e suggerire possibili risposte al resto 
della società. 
3: Dimostrare che esistiamo e siamo forti, condizione necessaria per 
raggiungere una presenza sociale. 
4: Accumulare pratica per poter sabotare il sistema quando scoppia un 
momento di rottura e ribellione popolare.

Gli anarchici da soli non possono causare danni reali allo Stato con i nostri 
attacchi se questi non vengono sviluppati nel quadro di una ribellione 
popolare. Durante una ribellione popolare, i nostri attacchi possono avere 
un effetto rivoluzionario, neutralizzare il recupero, tendere i conflitti sociali 
e aprire nuove vie di lotta. Dato che normalmente non c'è ribellione popo-
lare, gli attacchi sono importanti in una vita quotidiana anarchica per i 
quattro motivi elencati.

Purtroppo, molti insurrezionalisti hanno formulato i loro attacchi - senza 
rendersene conto - come un dialogo con lo Stato. Si immaginano soli in 
una guerra contro l'esistente, attaccano simboli del potere dello Stato 
come gli edifici governativi e inquadrano i loro attacchi non necessaria-
mente come sabotaggi ma come vendetta, parlano nei loro comunicati a 
un "tu" che è il loro nemico e apprezzano l'idea di un'ondata coordinata di 
attacchi, di cui solo i compagni e gli agenti dello Stato scopriranno (a 
meno che non sperino che i media comunichino le loro azioni alle masse, 
una parte fondamentale delle strategie di gruppi come la RAF e le Brigate 
Rossi). Cercano di distruggere ma stanno solo portando avanti un dialogo 
con lo Stato un po' più forte ma altrettanto simbolico dei dialoghi formula-
ti dai progressisti attraverso le elezioni e la disobbedienza civile.

G U E R R A  S O C I A L E

4 0



L'AFFINITÀ ESISTE NELLE RETI, NON NEI GRUPPI

L'affinità ha una natura fluida. Dato che siamo addestrati a vedere il 
mondo attraverso un razionalismo basato sulla geometria cartesiana, 
assegniamo mentalmente all'affinità la forma di un cerchio. I membri di un 
gruppo di affinità, in quanto tali, sarebbero punti lungo la circonferenza di 
un dato cerchio, e uno spazio anarchico consisterebbe in un piano pieno 
di cerchi ben definiti. Alcuni più grandi, altri che si frammentano o si 
dissolvono nel tempo, e là sopra un triangolo complesso: i compagni che 
continuano il loro attivismo nell'Organizzazione.

Questa visione è errata, non perché l'affinità non sia un cerchio, ma 
perché basiamo la nostra pratica, almeno a volte, sull'implicita assunzione 
dell'oggettività della nostra visione. Il cielo ci appare come un anello 
perché ne siamo al centro. Sarebbe errato solo dire che il cielo ha la 
forma di un anello se poi procedessimo a rappresentarlo con il disegno di 
un anello, raffigurato dall'esterno, da una prospettiva esterna, come quasi 
tutte le rappresentazioni bidimensionali.

È l'educazione razionalista e la necessità di rappresentare con due sole 
dimensioni ciò che vediamo in quattro dimensioni che ci estrae dal nostro 
corpo e ci allena a vedere il mondo dall'esterno, facilitando così la scom-
parsa del mondo.

L'affinità ci appare come un cerchio solo perché siamo nel mezzo, proprio 
come il cielo. Per essere onesti, disegneremmo l'affinità come un cerchio 
con un punto al centro che rappresenta "io" e punti lungo la circonferenza 
che rappresentano i nostri compagni. Se non siamo eccessivamente 
ottusi, vediamo rapidamente un possibile problema: tutti i nostri compa-
gni costituirebbero i centri di altri cerchi che non siamo in grado di 
vedere, a causa della nostra prospettiva. Potrebbe essere che abbiano 
più affinità con qualcuno che non fa parte del nostro cerchio che con 
qualcuno che si trova sul lato opposto.

Quasi ogni volta che le persone cercano di formalizzare un gruppo di 
affinità, ci sarà qualcuno che ha più affinità nel gruppo rispetto agli altri, 
qualcuno che è più uguale di tutti gli altri. Ancora una volta il dannato 
errore dell'uguaglianza, che ora sorge nel cuore dell'insurrezionalismo. [17]

A volte ci sono motivi per formalizzare un gruppo di affinità. Ma è giunto il 
momento di riconoscere che l'affinità non esiste nei gruppi ma nelle reti 
che cambiano nel tempo. Non abbiamo a che fare con cerchi ma con una 
mappa di punti che si muovono fluidamente come batteri al microscopio. 
In ogni momento e in ogni progetto, ognuno di questi punti avrà un 
cerchio di altri punti attorno a sé ma anche questo continuerà a cambiare. 
In generale, cercare di catturare questo movimento e fermarlo all'interno 
di un gruppo fisso significa sprecare energie per preservare un gruppo 
che avrà rapidamente perso la sua utilità. Significa falsificare l'affinità per 
evitare di subire una sconfitta percepita con lo scioglimento del gruppo. 
L'affinità non è una geometria statica di relazioni stabilite ma piuttosto un 
sapersi muovere all'interno di una rete caotica e legarsi ad altre persone 
secondo i bisogni e i desideri di ciascuno.

APPREZZARE LA DISORGANIZZAZIONE

I nemici della rivoluzione, fin dal XIX secolo, hanno sempre brandito la 
critica di una presunta disorganizzazione per giustificare la formalizzazio-
ne, la centralizzazione, cioè la cooptazione della lotta. Perfino gli stessi 
anarchici, soprattutto i più populisti, hanno approfittato dei discorsi 
demagogici per uccidere l'anarchia, dai famigerati CNTers come Federica 
Montseny e Diego Abad de Santillán agli attuali partigiani dell'imposizione 
del consenso formale e di processi simili, quelli che sono passati attraver-
so il movimento antiglobalizzazione senza aver imparato nulla, evidente-
mente, a parte alcune tattiche senza strategia e un sofisticato disfatti-
smo.

In generale, le debolezze che sono un prodotto di una presunta mancan-
za di organizzazione derivano in realtà da una confusione teorica. Si dice 
che gli anarchici nella Rivoluzione russa fossero disorganizzati e per 
questo motivo i bolscevichi vinsero. È certo che vari settori degli anarchici 
dell'epoca soffrirono di una mancanza di iniziativa e unità, ma la divisione 
più grande ebbe a che fare con la questione del loro rapporto con i 
bolscevichi stessi. Se gli anarchici fecero qualcosa per facilitare la vittoria 
dei bolscevichi, non fu il fallimento nel formare un congresso nazionale [18] 

[17]  In questo caso l'errore è quello di supporre un'uguaglianza di esperienza, di visione e di prospettiva, 
che esista un'esperienza oggettiva condivisa da tutti nello stesso gruppo; l'errore di comprendere 
l'affinità come uno stato omogeneo e non una pratica di relazione tra esseri distinti.

o un altro organo unificato, ma piuttosto il fatto che aiutarono direttamen-
te i bolscevichi, confondendoli per alleati grazie ai discorsi populisti e 
antiautoritari di Lenin prima della rivoluzione. [19] Furono anarchici come il 
marinaio di Kronstadt Zhelezniakov a fungere da truppe d'assalto per i 
bolscevichi nel putsch contro il Parlamento in ottobre e alla fine la mag-
gior parte degli anarchici che si riversarono nei ranghi comunisti come un 
modo pragmatico di promulgare la rivoluzione sociale. Ciò non li salvò dai 
gulag.

E se prima c'era una divisione ideologica che ostacolava la capacità degli 
anarchici di coordinare la loro lotta, oltre all'eterno disaccordo tra anar-
co-sindacalisti e anarco-comunisti, è necessario segnalare la confusione 
seminata dall'accademico Kropotkin che si schierò con l'Intesa durante la 
prima guerra mondiale invece di adottare una posizione antimilitarista 
che avrebbe aiutato gli anarchici a fomentare la diserzione nell'esercito e 
lo scioglimento dello stesso; dopotutto l'Armata Rossa sarebbe diventata 
in ultima analisi l'argomento più importante a favore del leninismo.

Le lezioni che vari anarchici spagnoli trassero dal fallimento russo non 
furono l'importanza di non collaborare con i comunisti, ma piuttosto la 
posizione secondo cui non avrebbero dovuto portare avanti la propria 
lotta, non avrebbero dovuto realizzare alcun attacco contro lo Stato simile 
a quello dell'ottobre 1917. Fu quindi un discorso antiautoritario a giustifica-
re la collaborazione della CNT con il governo: ancora una volta vediamo 
come le idee idiote siano convincenti quando servono gli interessi del 
potere. E tra i discorsi a favore della collaborazione e contro le milizie e le 
collettivizzazioni, la critica di una presunta disorganizzazione fu la più 
comune. Ma ora possiamo vedere chiaramente che fu proprio la disorga-
nizzazione anarchica a ottenere tutte le conquiste rivoluzionarie del '36, 
mentre l'organizzazione (e l'Organizzazione) le tradì e assicurò la vittoria 
stalinista (Stalin voleva una sconfitta prolungata in Spagna per consentire 
un patto con i nazisti, per la distruzione del sogno anarchico e per la liqui-
dazione di un gran numero di comunisti dissidenti). Non era la disorganiz-
zazione a costituire la debolezza degli anarchici, ma la confusione teorica, 
un'ignoranza fondamentale su chi erano, chi erano i loro alleati e chi no.

Attualmente, le assemblee di quartiere di Barcellona affrontano le critiche 
di una presunta disorganizzazione e mancanza di coordinamento, che si 
trasforma in una giustificazione per la necessità di centralizzare in una 
struttura formale. Dato il carattere delle persone che spingono questa 
proposta, resta chiaro che in 75 anni poco è cambiato.

L’ironia è che, mentre il valore dell’organizzazione è celebrato nei movi-
menti sociali, sicuramente a causa di una fissazione nel dimostrare la loro 
raffinatezza e nel dimostrare che tale movimento sarebbe in grado di 
governare se ne avesse l’opportunità, [20] gli stati e i loro scienziati hanno 
da tempo riconosciuto l’intelligenza del caos e stanno cercando di sfrut-
tarla per aumentare il controllo sociale con nuovi metodi e tecnologie.

Gli anarchici che temono il caos e la spontaneità dimostrano una paura 
che dovranno superare; sembra che si nutrano della normalità mediatica, 
perché oggi l'idea del caos provoca solo paura nell'anfiteatro del pubbli-
co mediatizzato. Nel mondo accademico il caos è un concetto quotidiano 
e banale da tempo. Le strutture che il mondo accademico serve temono 
il caos finché non viene sezionato. Hanno fallito nel loro tentativo di 
sopprimerlo e, dopo aver confermato che il caos è il principio più fonda-
mentale dell'universo, stanno cercando di colonizzarlo per convertire 
l'universo in una fabbrica.

Le nuove scienze militari studiano metodi di controllo di gruppi decentra-
lizzati di combattenti (probabilmente attraverso l'addestramento e l'ideo-
logia, in modo da lasciarli agire in modo autonomo, una forma più efficien-
te, e in seguito fidarsi che torneranno per ricevere nuovi ordini invece di 
staccarsi dalla gerarchia); le nuove scienze dell'informazione costruisco-
no computer modellati sul cervello umano, basati su reti decentralizzate 
di neuroni; la nuova fisica, per accettare la realtà caotica dell'universo, 
rompe con il meccanismista razionalista che era un elemento fondamen-
tale della religione scientifica fin dai tempi di Bacone e Cartesio.

Chiaramente, lo fanno per aumentare il loro controllo. La religione scienti-
fica ha questo vantaggio sul cristianesimo: non deve cancellare i fatti che 
contraddicono i suoi principi, perché può estrarre quei fatti dal loro conte-
sto, dal mondo che dà loro vita; può convertirli in informazioni inerti e poi 

inserirli nei suoi schemi morti dove l'unico contesto è l'impulso a sfruttare 
e controllare. Quindi, all'interno del razionalismo, non c'è informazione o 
argomento che minacci il suo potere. Per essere una minaccia, gli argo-
menti devono collegarsi ad attacchi, a una forza sociale.

Comprendere i movimenti caotici delle particelle subatomiche non 
contraddice le basi razionali del capitalismo, se tale comprensione non 
alimenta mai una filosofia del caos e della ribellione, ma piuttosto aiuta il 
capitalismo a costruire i nuovi nanorobot, tecnologie che operano a livello 
fondamentale della biologia e della fisica.

Dobbiamo rivendicare il caos e la decentralizzazione come principi intelli-
genti di libera organizzazione. Ma non possiamo disconnettere questi 
concetti da una negazione dell'ordine attuale, come i cooperativisti che 
offrono il loro modello di lavoro al mercato capitalista o gli attivisti antiglo-
balizzazione che insegnano il consenso a imprenditori e ONG nella 
speranza che la forma in sé cambi il mondo. Forma senza contenuto o 
contenuto senza forma sono cose morte, corpi smembrati.

Valorizzando il caos, non dobbiamo creare un culto attorno ad esso. È 
anche positivo che ci siano tentativi di creare un'organizzazione formale. 
Alla fine, l'entropia ha bisogno di strutture per crollare, vero? Rafforza la 
lotta il fatto che ci siano compagni che partecipano agli spazi formali dei 
movimenti sociali (se riescono a gestirlo), finché siamo capaci di criticarli 
e influenzarli, una condizione che richiede una relazione vivace e comuni-
cativa.

Per quanto si possa criticare - per usare l'esempio più tipico - la CNT per 
gli errori strategici del '36, non si può trarre alcuna lezione storica dall'epi-
sodio se non si riconosce anche l'ovvio: senza la CNT nessuna rivoluzione 
sarebbe stata possibile allora. Per entrare più nel dettaglio, è necessario 
ricordare che la CNT non era solo un'organizzazione formale e federata, 
ma anche una rete informale di relazioni e complicità nei quartieri e nelle 
fabbriche. Fu grazie a queste reti, più di ogni altra cosa, che la CNT poté 
sopravvivere agli anni di dittatura e repressione (prima del '36) quando le 
sue strutture formali furono soppresse.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

4 1



L'AFFINITÀ ESISTE NELLE RETI, NON NEI GRUPPI

L'affinità ha una natura fluida. Dato che siamo addestrati a vedere il 
mondo attraverso un razionalismo basato sulla geometria cartesiana, 
assegniamo mentalmente all'affinità la forma di un cerchio. I membri di un 
gruppo di affinità, in quanto tali, sarebbero punti lungo la circonferenza di 
un dato cerchio, e uno spazio anarchico consisterebbe in un piano pieno 
di cerchi ben definiti. Alcuni più grandi, altri che si frammentano o si 
dissolvono nel tempo, e là sopra un triangolo complesso: i compagni che 
continuano il loro attivismo nell'Organizzazione.

Questa visione è errata, non perché l'affinità non sia un cerchio, ma 
perché basiamo la nostra pratica, almeno a volte, sull'implicita assunzione 
dell'oggettività della nostra visione. Il cielo ci appare come un anello 
perché ne siamo al centro. Sarebbe errato solo dire che il cielo ha la 
forma di un anello se poi procedessimo a rappresentarlo con il disegno di 
un anello, raffigurato dall'esterno, da una prospettiva esterna, come quasi 
tutte le rappresentazioni bidimensionali.

È l'educazione razionalista e la necessità di rappresentare con due sole 
dimensioni ciò che vediamo in quattro dimensioni che ci estrae dal nostro 
corpo e ci allena a vedere il mondo dall'esterno, facilitando così la scom-
parsa del mondo.

L'affinità ci appare come un cerchio solo perché siamo nel mezzo, proprio 
come il cielo. Per essere onesti, disegneremmo l'affinità come un cerchio 
con un punto al centro che rappresenta "io" e punti lungo la circonferenza 
che rappresentano i nostri compagni. Se non siamo eccessivamente 
ottusi, vediamo rapidamente un possibile problema: tutti i nostri compa-
gni costituirebbero i centri di altri cerchi che non siamo in grado di 
vedere, a causa della nostra prospettiva. Potrebbe essere che abbiano 
più affinità con qualcuno che non fa parte del nostro cerchio che con 
qualcuno che si trova sul lato opposto.

Quasi ogni volta che le persone cercano di formalizzare un gruppo di 
affinità, ci sarà qualcuno che ha più affinità nel gruppo rispetto agli altri, 
qualcuno che è più uguale di tutti gli altri. Ancora una volta il dannato 
errore dell'uguaglianza, che ora sorge nel cuore dell'insurrezionalismo. [17]

A volte ci sono motivi per formalizzare un gruppo di affinità. Ma è giunto il 
momento di riconoscere che l'affinità non esiste nei gruppi ma nelle reti 
che cambiano nel tempo. Non abbiamo a che fare con cerchi ma con una 
mappa di punti che si muovono fluidamente come batteri al microscopio. 
In ogni momento e in ogni progetto, ognuno di questi punti avrà un 
cerchio di altri punti attorno a sé ma anche questo continuerà a cambiare. 
In generale, cercare di catturare questo movimento e fermarlo all'interno 
di un gruppo fisso significa sprecare energie per preservare un gruppo 
che avrà rapidamente perso la sua utilità. Significa falsificare l'affinità per 
evitare di subire una sconfitta percepita con lo scioglimento del gruppo. 
L'affinità non è una geometria statica di relazioni stabilite ma piuttosto un 
sapersi muovere all'interno di una rete caotica e legarsi ad altre persone 
secondo i bisogni e i desideri di ciascuno.

APPREZZARE LA DISORGANIZZAZIONE

I nemici della rivoluzione, fin dal XIX secolo, hanno sempre brandito la 
critica di una presunta disorganizzazione per giustificare la formalizzazio-
ne, la centralizzazione, cioè la cooptazione della lotta. Perfino gli stessi 
anarchici, soprattutto i più populisti, hanno approfittato dei discorsi 
demagogici per uccidere l'anarchia, dai famigerati CNTers come Federica 
Montseny e Diego Abad de Santillán agli attuali partigiani dell'imposizione 
del consenso formale e di processi simili, quelli che sono passati attraver-
so il movimento antiglobalizzazione senza aver imparato nulla, evidente-
mente, a parte alcune tattiche senza strategia e un sofisticato disfatti-
smo.

In generale, le debolezze che sono un prodotto di una presunta mancan-
za di organizzazione derivano in realtà da una confusione teorica. Si dice 
che gli anarchici nella Rivoluzione russa fossero disorganizzati e per 
questo motivo i bolscevichi vinsero. È certo che vari settori degli anarchici 
dell'epoca soffrirono di una mancanza di iniziativa e unità, ma la divisione 
più grande ebbe a che fare con la questione del loro rapporto con i 
bolscevichi stessi. Se gli anarchici fecero qualcosa per facilitare la vittoria 
dei bolscevichi, non fu il fallimento nel formare un congresso nazionale [18] 

[18] Vale a dire, uno che non solo unisse gli anarco-sindacalisti o gli anarco-comunisti kropotkiniani non 
combattivi, ma che realizzasse una fittizia unità anarchica totale, adatta a un partito politico o a un'orga-
nizzazione politico-militare come quella dei bolscevichi.

o un altro organo unificato, ma piuttosto il fatto che aiutarono direttamen-
te i bolscevichi, confondendoli per alleati grazie ai discorsi populisti e 
antiautoritari di Lenin prima della rivoluzione. [19] Furono anarchici come il 
marinaio di Kronstadt Zhelezniakov a fungere da truppe d'assalto per i 
bolscevichi nel putsch contro il Parlamento in ottobre e alla fine la mag-
gior parte degli anarchici che si riversarono nei ranghi comunisti come un 
modo pragmatico di promulgare la rivoluzione sociale. Ciò non li salvò dai 
gulag.

E se prima c'era una divisione ideologica che ostacolava la capacità degli 
anarchici di coordinare la loro lotta, oltre all'eterno disaccordo tra anar-
co-sindacalisti e anarco-comunisti, è necessario segnalare la confusione 
seminata dall'accademico Kropotkin che si schierò con l'Intesa durante la 
prima guerra mondiale invece di adottare una posizione antimilitarista 
che avrebbe aiutato gli anarchici a fomentare la diserzione nell'esercito e 
lo scioglimento dello stesso; dopotutto l'Armata Rossa sarebbe diventata 
in ultima analisi l'argomento più importante a favore del leninismo.

Le lezioni che vari anarchici spagnoli trassero dal fallimento russo non 
furono l'importanza di non collaborare con i comunisti, ma piuttosto la 
posizione secondo cui non avrebbero dovuto portare avanti la propria 
lotta, non avrebbero dovuto realizzare alcun attacco contro lo Stato simile 
a quello dell'ottobre 1917. Fu quindi un discorso antiautoritario a giustifica-
re la collaborazione della CNT con il governo: ancora una volta vediamo 
come le idee idiote siano convincenti quando servono gli interessi del 
potere. E tra i discorsi a favore della collaborazione e contro le milizie e le 
collettivizzazioni, la critica di una presunta disorganizzazione fu la più 
comune. Ma ora possiamo vedere chiaramente che fu proprio la disorga-
nizzazione anarchica a ottenere tutte le conquiste rivoluzionarie del '36, 
mentre l'organizzazione (e l'Organizzazione) le tradì e assicurò la vittoria 
stalinista (Stalin voleva una sconfitta prolungata in Spagna per consentire 
un patto con i nazisti, per la distruzione del sogno anarchico e per la liqui-
dazione di un gran numero di comunisti dissidenti). Non era la disorganiz-
zazione a costituire la debolezza degli anarchici, ma la confusione teorica, 
un'ignoranza fondamentale su chi erano, chi erano i loro alleati e chi no.

Attualmente, le assemblee di quartiere di Barcellona affrontano le critiche 
di una presunta disorganizzazione e mancanza di coordinamento, che si 
trasforma in una giustificazione per la necessità di centralizzare in una 
struttura formale. Dato il carattere delle persone che spingono questa 
proposta, resta chiaro che in 75 anni poco è cambiato.

L’ironia è che, mentre il valore dell’organizzazione è celebrato nei movi-
menti sociali, sicuramente a causa di una fissazione nel dimostrare la loro 
raffinatezza e nel dimostrare che tale movimento sarebbe in grado di 
governare se ne avesse l’opportunità, [20] gli stati e i loro scienziati hanno 
da tempo riconosciuto l’intelligenza del caos e stanno cercando di sfrut-
tarla per aumentare il controllo sociale con nuovi metodi e tecnologie.

Gli anarchici che temono il caos e la spontaneità dimostrano una paura 
che dovranno superare; sembra che si nutrano della normalità mediatica, 
perché oggi l'idea del caos provoca solo paura nell'anfiteatro del pubbli-
co mediatizzato. Nel mondo accademico il caos è un concetto quotidiano 
e banale da tempo. Le strutture che il mondo accademico serve temono 
il caos finché non viene sezionato. Hanno fallito nel loro tentativo di 
sopprimerlo e, dopo aver confermato che il caos è il principio più fonda-
mentale dell'universo, stanno cercando di colonizzarlo per convertire 
l'universo in una fabbrica.

Le nuove scienze militari studiano metodi di controllo di gruppi decentra-
lizzati di combattenti (probabilmente attraverso l'addestramento e l'ideo-
logia, in modo da lasciarli agire in modo autonomo, una forma più efficien-
te, e in seguito fidarsi che torneranno per ricevere nuovi ordini invece di 
staccarsi dalla gerarchia); le nuove scienze dell'informazione costruisco-
no computer modellati sul cervello umano, basati su reti decentralizzate 
di neuroni; la nuova fisica, per accettare la realtà caotica dell'universo, 
rompe con il meccanismista razionalista che era un elemento fondamen-
tale della religione scientifica fin dai tempi di Bacone e Cartesio.

Chiaramente, lo fanno per aumentare il loro controllo. La religione scienti-
fica ha questo vantaggio sul cristianesimo: non deve cancellare i fatti che 
contraddicono i suoi principi, perché può estrarre quei fatti dal loro conte-
sto, dal mondo che dà loro vita; può convertirli in informazioni inerti e poi 

inserirli nei suoi schemi morti dove l'unico contesto è l'impulso a sfruttare 
e controllare. Quindi, all'interno del razionalismo, non c'è informazione o 
argomento che minacci il suo potere. Per essere una minaccia, gli argo-
menti devono collegarsi ad attacchi, a una forza sociale.

Comprendere i movimenti caotici delle particelle subatomiche non 
contraddice le basi razionali del capitalismo, se tale comprensione non 
alimenta mai una filosofia del caos e della ribellione, ma piuttosto aiuta il 
capitalismo a costruire i nuovi nanorobot, tecnologie che operano a livello 
fondamentale della biologia e della fisica.

Dobbiamo rivendicare il caos e la decentralizzazione come principi intelli-
genti di libera organizzazione. Ma non possiamo disconnettere questi 
concetti da una negazione dell'ordine attuale, come i cooperativisti che 
offrono il loro modello di lavoro al mercato capitalista o gli attivisti antiglo-
balizzazione che insegnano il consenso a imprenditori e ONG nella 
speranza che la forma in sé cambi il mondo. Forma senza contenuto o 
contenuto senza forma sono cose morte, corpi smembrati.

Valorizzando il caos, non dobbiamo creare un culto attorno ad esso. È 
anche positivo che ci siano tentativi di creare un'organizzazione formale. 
Alla fine, l'entropia ha bisogno di strutture per crollare, vero? Rafforza la 
lotta il fatto che ci siano compagni che partecipano agli spazi formali dei 
movimenti sociali (se riescono a gestirlo), finché siamo capaci di criticarli 
e influenzarli, una condizione che richiede una relazione vivace e comuni-
cativa.

Per quanto si possa criticare - per usare l'esempio più tipico - la CNT per 
gli errori strategici del '36, non si può trarre alcuna lezione storica dall'epi-
sodio se non si riconosce anche l'ovvio: senza la CNT nessuna rivoluzione 
sarebbe stata possibile allora. Per entrare più nel dettaglio, è necessario 
ricordare che la CNT non era solo un'organizzazione formale e federata, 
ma anche una rete informale di relazioni e complicità nei quartieri e nelle 
fabbriche. Fu grazie a queste reti, più di ogni altra cosa, che la CNT poté 
sopravvivere agli anni di dittatura e repressione (prima del '36) quando le 
sue strutture formali furono soppresse.

G U E R R A  S O C I A L E

4 2



L'AFFINITÀ ESISTE NELLE RETI, NON NEI GRUPPI

L'affinità ha una natura fluida. Dato che siamo addestrati a vedere il 
mondo attraverso un razionalismo basato sulla geometria cartesiana, 
assegniamo mentalmente all'affinità la forma di un cerchio. I membri di un 
gruppo di affinità, in quanto tali, sarebbero punti lungo la circonferenza di 
un dato cerchio, e uno spazio anarchico consisterebbe in un piano pieno 
di cerchi ben definiti. Alcuni più grandi, altri che si frammentano o si 
dissolvono nel tempo, e là sopra un triangolo complesso: i compagni che 
continuano il loro attivismo nell'Organizzazione.

Questa visione è errata, non perché l'affinità non sia un cerchio, ma 
perché basiamo la nostra pratica, almeno a volte, sull'implicita assunzione 
dell'oggettività della nostra visione. Il cielo ci appare come un anello 
perché ne siamo al centro. Sarebbe errato solo dire che il cielo ha la 
forma di un anello se poi procedessimo a rappresentarlo con il disegno di 
un anello, raffigurato dall'esterno, da una prospettiva esterna, come quasi 
tutte le rappresentazioni bidimensionali.

È l'educazione razionalista e la necessità di rappresentare con due sole 
dimensioni ciò che vediamo in quattro dimensioni che ci estrae dal nostro 
corpo e ci allena a vedere il mondo dall'esterno, facilitando così la scom-
parsa del mondo.

L'affinità ci appare come un cerchio solo perché siamo nel mezzo, proprio 
come il cielo. Per essere onesti, disegneremmo l'affinità come un cerchio 
con un punto al centro che rappresenta "io" e punti lungo la circonferenza 
che rappresentano i nostri compagni. Se non siamo eccessivamente 
ottusi, vediamo rapidamente un possibile problema: tutti i nostri compa-
gni costituirebbero i centri di altri cerchi che non siamo in grado di 
vedere, a causa della nostra prospettiva. Potrebbe essere che abbiano 
più affinità con qualcuno che non fa parte del nostro cerchio che con 
qualcuno che si trova sul lato opposto.

Quasi ogni volta che le persone cercano di formalizzare un gruppo di 
affinità, ci sarà qualcuno che ha più affinità nel gruppo rispetto agli altri, 
qualcuno che è più uguale di tutti gli altri. Ancora una volta il dannato 
errore dell'uguaglianza, che ora sorge nel cuore dell'insurrezionalismo. [17]

A volte ci sono motivi per formalizzare un gruppo di affinità. Ma è giunto il 
momento di riconoscere che l'affinità non esiste nei gruppi ma nelle reti 
che cambiano nel tempo. Non abbiamo a che fare con cerchi ma con una 
mappa di punti che si muovono fluidamente come batteri al microscopio. 
In ogni momento e in ogni progetto, ognuno di questi punti avrà un 
cerchio di altri punti attorno a sé ma anche questo continuerà a cambiare. 
In generale, cercare di catturare questo movimento e fermarlo all'interno 
di un gruppo fisso significa sprecare energie per preservare un gruppo 
che avrà rapidamente perso la sua utilità. Significa falsificare l'affinità per 
evitare di subire una sconfitta percepita con lo scioglimento del gruppo. 
L'affinità non è una geometria statica di relazioni stabilite ma piuttosto un 
sapersi muovere all'interno di una rete caotica e legarsi ad altre persone 
secondo i bisogni e i desideri di ciascuno.

APPREZZARE LA DISORGANIZZAZIONE

I nemici della rivoluzione, fin dal XIX secolo, hanno sempre brandito la 
critica di una presunta disorganizzazione per giustificare la formalizzazio-
ne, la centralizzazione, cioè la cooptazione della lotta. Perfino gli stessi 
anarchici, soprattutto i più populisti, hanno approfittato dei discorsi 
demagogici per uccidere l'anarchia, dai famigerati CNTers come Federica 
Montseny e Diego Abad de Santillán agli attuali partigiani dell'imposizione 
del consenso formale e di processi simili, quelli che sono passati attraver-
so il movimento antiglobalizzazione senza aver imparato nulla, evidente-
mente, a parte alcune tattiche senza strategia e un sofisticato disfatti-
smo.

In generale, le debolezze che sono un prodotto di una presunta mancan-
za di organizzazione derivano in realtà da una confusione teorica. Si dice 
che gli anarchici nella Rivoluzione russa fossero disorganizzati e per 
questo motivo i bolscevichi vinsero. È certo che vari settori degli anarchici 
dell'epoca soffrirono di una mancanza di iniziativa e unità, ma la divisione 
più grande ebbe a che fare con la questione del loro rapporto con i 
bolscevichi stessi. Se gli anarchici fecero qualcosa per facilitare la vittoria 
dei bolscevichi, non fu il fallimento nel formare un congresso nazionale [18] 

o un altro organo unificato, ma piuttosto il fatto che aiutarono direttamen-
te i bolscevichi, confondendoli per alleati grazie ai discorsi populisti e 
antiautoritari di Lenin prima della rivoluzione. [19] Furono anarchici come il 
marinaio di Kronstadt Zhelezniakov a fungere da truppe d'assalto per i 
bolscevichi nel putsch contro il Parlamento in ottobre e alla fine la mag-
gior parte degli anarchici che si riversarono nei ranghi comunisti come un 
modo pragmatico di promulgare la rivoluzione sociale. Ciò non li salvò dai 
gulag.

E se prima c'era una divisione ideologica che ostacolava la capacità degli 
anarchici di coordinare la loro lotta, oltre all'eterno disaccordo tra anar-
co-sindacalisti e anarco-comunisti, è necessario segnalare la confusione 
seminata dall'accademico Kropotkin che si schierò con l'Intesa durante la 
prima guerra mondiale invece di adottare una posizione antimilitarista 
che avrebbe aiutato gli anarchici a fomentare la diserzione nell'esercito e 
lo scioglimento dello stesso; dopotutto l'Armata Rossa sarebbe diventata 
in ultima analisi l'argomento più importante a favore del leninismo.

Le lezioni che vari anarchici spagnoli trassero dal fallimento russo non 
furono l'importanza di non collaborare con i comunisti, ma piuttosto la 
posizione secondo cui non avrebbero dovuto portare avanti la propria 
lotta, non avrebbero dovuto realizzare alcun attacco contro lo Stato simile 
a quello dell'ottobre 1917. Fu quindi un discorso antiautoritario a giustifica-
re la collaborazione della CNT con il governo: ancora una volta vediamo 
come le idee idiote siano convincenti quando servono gli interessi del 
potere. E tra i discorsi a favore della collaborazione e contro le milizie e le 
collettivizzazioni, la critica di una presunta disorganizzazione fu la più 
comune. Ma ora possiamo vedere chiaramente che fu proprio la disorga-
nizzazione anarchica a ottenere tutte le conquiste rivoluzionarie del '36, 
mentre l'organizzazione (e l'Organizzazione) le tradì e assicurò la vittoria 
stalinista (Stalin voleva una sconfitta prolungata in Spagna per consentire 
un patto con i nazisti, per la distruzione del sogno anarchico e per la liqui-
dazione di un gran numero di comunisti dissidenti). Non era la disorganiz-
zazione a costituire la debolezza degli anarchici, ma la confusione teorica, 
un'ignoranza fondamentale su chi erano, chi erano i loro alleati e chi no.

[19] Il fatto che Lenin abbia dovuto assecondare i sentimenti anarchici nelle masse dimostra la popolarità 
dell'idea libertaria e le grandi possibilità che avevano gli anarchici di svolgere la propria propaganda 
invece di cercare un'unità rivoluzionaria con gruppi avanguardisti. Non ho intenzione di dissuadere 
dall'alleanza con alcun gruppo che non sia anarchico, poiché il purismo è un difetto fatale, e consideran-
do che, ad esempio, settori dell'esery (gli SR), tra gli altri, non hanno dimostrato alcuna predisposizione 
all'avanguardismo.

Attualmente, le assemblee di quartiere di Barcellona affrontano le critiche 
di una presunta disorganizzazione e mancanza di coordinamento, che si 
trasforma in una giustificazione per la necessità di centralizzare in una 
struttura formale. Dato il carattere delle persone che spingono questa 
proposta, resta chiaro che in 75 anni poco è cambiato.

L’ironia è che, mentre il valore dell’organizzazione è celebrato nei movi-
menti sociali, sicuramente a causa di una fissazione nel dimostrare la loro 
raffinatezza e nel dimostrare che tale movimento sarebbe in grado di 
governare se ne avesse l’opportunità, [20] gli stati e i loro scienziati hanno 
da tempo riconosciuto l’intelligenza del caos e stanno cercando di sfrut-
tarla per aumentare il controllo sociale con nuovi metodi e tecnologie.

Gli anarchici che temono il caos e la spontaneità dimostrano una paura 
che dovranno superare; sembra che si nutrano della normalità mediatica, 
perché oggi l'idea del caos provoca solo paura nell'anfiteatro del pubbli-
co mediatizzato. Nel mondo accademico il caos è un concetto quotidiano 
e banale da tempo. Le strutture che il mondo accademico serve temono 
il caos finché non viene sezionato. Hanno fallito nel loro tentativo di 
sopprimerlo e, dopo aver confermato che il caos è il principio più fonda-
mentale dell'universo, stanno cercando di colonizzarlo per convertire 
l'universo in una fabbrica.

Le nuove scienze militari studiano metodi di controllo di gruppi decentra-
lizzati di combattenti (probabilmente attraverso l'addestramento e l'ideo-
logia, in modo da lasciarli agire in modo autonomo, una forma più efficien-
te, e in seguito fidarsi che torneranno per ricevere nuovi ordini invece di 
staccarsi dalla gerarchia); le nuove scienze dell'informazione costruisco-
no computer modellati sul cervello umano, basati su reti decentralizzate 
di neuroni; la nuova fisica, per accettare la realtà caotica dell'universo, 
rompe con il meccanismista razionalista che era un elemento fondamen-
tale della religione scientifica fin dai tempi di Bacone e Cartesio.

Chiaramente, lo fanno per aumentare il loro controllo. La religione scienti-
fica ha questo vantaggio sul cristianesimo: non deve cancellare i fatti che 
contraddicono i suoi principi, perché può estrarre quei fatti dal loro conte-
sto, dal mondo che dà loro vita; può convertirli in informazioni inerti e poi 

inserirli nei suoi schemi morti dove l'unico contesto è l'impulso a sfruttare 
e controllare. Quindi, all'interno del razionalismo, non c'è informazione o 
argomento che minacci il suo potere. Per essere una minaccia, gli argo-
menti devono collegarsi ad attacchi, a una forza sociale.

Comprendere i movimenti caotici delle particelle subatomiche non 
contraddice le basi razionali del capitalismo, se tale comprensione non 
alimenta mai una filosofia del caos e della ribellione, ma piuttosto aiuta il 
capitalismo a costruire i nuovi nanorobot, tecnologie che operano a livello 
fondamentale della biologia e della fisica.

Dobbiamo rivendicare il caos e la decentralizzazione come principi intelli-
genti di libera organizzazione. Ma non possiamo disconnettere questi 
concetti da una negazione dell'ordine attuale, come i cooperativisti che 
offrono il loro modello di lavoro al mercato capitalista o gli attivisti antiglo-
balizzazione che insegnano il consenso a imprenditori e ONG nella 
speranza che la forma in sé cambi il mondo. Forma senza contenuto o 
contenuto senza forma sono cose morte, corpi smembrati.

Valorizzando il caos, non dobbiamo creare un culto attorno ad esso. È 
anche positivo che ci siano tentativi di creare un'organizzazione formale. 
Alla fine, l'entropia ha bisogno di strutture per crollare, vero? Rafforza la 
lotta il fatto che ci siano compagni che partecipano agli spazi formali dei 
movimenti sociali (se riescono a gestirlo), finché siamo capaci di criticarli 
e influenzarli, una condizione che richiede una relazione vivace e comuni-
cativa.

Per quanto si possa criticare - per usare l'esempio più tipico - la CNT per 
gli errori strategici del '36, non si può trarre alcuna lezione storica dall'epi-
sodio se non si riconosce anche l'ovvio: senza la CNT nessuna rivoluzione 
sarebbe stata possibile allora. Per entrare più nel dettaglio, è necessario 
ricordare che la CNT non era solo un'organizzazione formale e federata, 
ma anche una rete informale di relazioni e complicità nei quartieri e nelle 
fabbriche. Fu grazie a queste reti, più di ogni altra cosa, che la CNT poté 
sopravvivere agli anni di dittatura e repressione (prima del '36) quando le 
sue strutture formali furono soppresse.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

4 3



L'AFFINITÀ ESISTE NELLE RETI, NON NEI GRUPPI

L'affinità ha una natura fluida. Dato che siamo addestrati a vedere il 
mondo attraverso un razionalismo basato sulla geometria cartesiana, 
assegniamo mentalmente all'affinità la forma di un cerchio. I membri di un 
gruppo di affinità, in quanto tali, sarebbero punti lungo la circonferenza di 
un dato cerchio, e uno spazio anarchico consisterebbe in un piano pieno 
di cerchi ben definiti. Alcuni più grandi, altri che si frammentano o si 
dissolvono nel tempo, e là sopra un triangolo complesso: i compagni che 
continuano il loro attivismo nell'Organizzazione.

Questa visione è errata, non perché l'affinità non sia un cerchio, ma 
perché basiamo la nostra pratica, almeno a volte, sull'implicita assunzione 
dell'oggettività della nostra visione. Il cielo ci appare come un anello 
perché ne siamo al centro. Sarebbe errato solo dire che il cielo ha la 
forma di un anello se poi procedessimo a rappresentarlo con il disegno di 
un anello, raffigurato dall'esterno, da una prospettiva esterna, come quasi 
tutte le rappresentazioni bidimensionali.

È l'educazione razionalista e la necessità di rappresentare con due sole 
dimensioni ciò che vediamo in quattro dimensioni che ci estrae dal nostro 
corpo e ci allena a vedere il mondo dall'esterno, facilitando così la scom-
parsa del mondo.

L'affinità ci appare come un cerchio solo perché siamo nel mezzo, proprio 
come il cielo. Per essere onesti, disegneremmo l'affinità come un cerchio 
con un punto al centro che rappresenta "io" e punti lungo la circonferenza 
che rappresentano i nostri compagni. Se non siamo eccessivamente 
ottusi, vediamo rapidamente un possibile problema: tutti i nostri compa-
gni costituirebbero i centri di altri cerchi che non siamo in grado di 
vedere, a causa della nostra prospettiva. Potrebbe essere che abbiano 
più affinità con qualcuno che non fa parte del nostro cerchio che con 
qualcuno che si trova sul lato opposto.

Quasi ogni volta che le persone cercano di formalizzare un gruppo di 
affinità, ci sarà qualcuno che ha più affinità nel gruppo rispetto agli altri, 
qualcuno che è più uguale di tutti gli altri. Ancora una volta il dannato 
errore dell'uguaglianza, che ora sorge nel cuore dell'insurrezionalismo. [17]

A volte ci sono motivi per formalizzare un gruppo di affinità. Ma è giunto il 
momento di riconoscere che l'affinità non esiste nei gruppi ma nelle reti 
che cambiano nel tempo. Non abbiamo a che fare con cerchi ma con una 
mappa di punti che si muovono fluidamente come batteri al microscopio. 
In ogni momento e in ogni progetto, ognuno di questi punti avrà un 
cerchio di altri punti attorno a sé ma anche questo continuerà a cambiare. 
In generale, cercare di catturare questo movimento e fermarlo all'interno 
di un gruppo fisso significa sprecare energie per preservare un gruppo 
che avrà rapidamente perso la sua utilità. Significa falsificare l'affinità per 
evitare di subire una sconfitta percepita con lo scioglimento del gruppo. 
L'affinità non è una geometria statica di relazioni stabilite ma piuttosto un 
sapersi muovere all'interno di una rete caotica e legarsi ad altre persone 
secondo i bisogni e i desideri di ciascuno.

APPREZZARE LA DISORGANIZZAZIONE

I nemici della rivoluzione, fin dal XIX secolo, hanno sempre brandito la 
critica di una presunta disorganizzazione per giustificare la formalizzazio-
ne, la centralizzazione, cioè la cooptazione della lotta. Perfino gli stessi 
anarchici, soprattutto i più populisti, hanno approfittato dei discorsi 
demagogici per uccidere l'anarchia, dai famigerati CNTers come Federica 
Montseny e Diego Abad de Santillán agli attuali partigiani dell'imposizione 
del consenso formale e di processi simili, quelli che sono passati attraver-
so il movimento antiglobalizzazione senza aver imparato nulla, evidente-
mente, a parte alcune tattiche senza strategia e un sofisticato disfatti-
smo.

In generale, le debolezze che sono un prodotto di una presunta mancan-
za di organizzazione derivano in realtà da una confusione teorica. Si dice 
che gli anarchici nella Rivoluzione russa fossero disorganizzati e per 
questo motivo i bolscevichi vinsero. È certo che vari settori degli anarchici 
dell'epoca soffrirono di una mancanza di iniziativa e unità, ma la divisione 
più grande ebbe a che fare con la questione del loro rapporto con i 
bolscevichi stessi. Se gli anarchici fecero qualcosa per facilitare la vittoria 
dei bolscevichi, non fu il fallimento nel formare un congresso nazionale [18] 

o un altro organo unificato, ma piuttosto il fatto che aiutarono direttamen-
te i bolscevichi, confondendoli per alleati grazie ai discorsi populisti e 
antiautoritari di Lenin prima della rivoluzione. [19] Furono anarchici come il 
marinaio di Kronstadt Zhelezniakov a fungere da truppe d'assalto per i 
bolscevichi nel putsch contro il Parlamento in ottobre e alla fine la mag-
gior parte degli anarchici che si riversarono nei ranghi comunisti come un 
modo pragmatico di promulgare la rivoluzione sociale. Ciò non li salvò dai 
gulag.

E se prima c'era una divisione ideologica che ostacolava la capacità degli 
anarchici di coordinare la loro lotta, oltre all'eterno disaccordo tra anar-
co-sindacalisti e anarco-comunisti, è necessario segnalare la confusione 
seminata dall'accademico Kropotkin che si schierò con l'Intesa durante la 
prima guerra mondiale invece di adottare una posizione antimilitarista 
che avrebbe aiutato gli anarchici a fomentare la diserzione nell'esercito e 
lo scioglimento dello stesso; dopotutto l'Armata Rossa sarebbe diventata 
in ultima analisi l'argomento più importante a favore del leninismo.

Le lezioni che vari anarchici spagnoli trassero dal fallimento russo non 
furono l'importanza di non collaborare con i comunisti, ma piuttosto la 
posizione secondo cui non avrebbero dovuto portare avanti la propria 
lotta, non avrebbero dovuto realizzare alcun attacco contro lo Stato simile 
a quello dell'ottobre 1917. Fu quindi un discorso antiautoritario a giustifica-
re la collaborazione della CNT con il governo: ancora una volta vediamo 
come le idee idiote siano convincenti quando servono gli interessi del 
potere. E tra i discorsi a favore della collaborazione e contro le milizie e le 
collettivizzazioni, la critica di una presunta disorganizzazione fu la più 
comune. Ma ora possiamo vedere chiaramente che fu proprio la disorga-
nizzazione anarchica a ottenere tutte le conquiste rivoluzionarie del '36, 
mentre l'organizzazione (e l'Organizzazione) le tradì e assicurò la vittoria 
stalinista (Stalin voleva una sconfitta prolungata in Spagna per consentire 
un patto con i nazisti, per la distruzione del sogno anarchico e per la liqui-
dazione di un gran numero di comunisti dissidenti). Non era la disorganiz-
zazione a costituire la debolezza degli anarchici, ma la confusione teorica, 
un'ignoranza fondamentale su chi erano, chi erano i loro alleati e chi no.

Attualmente, le assemblee di quartiere di Barcellona affrontano le critiche 
di una presunta disorganizzazione e mancanza di coordinamento, che si 
trasforma in una giustificazione per la necessità di centralizzare in una 
struttura formale. Dato il carattere delle persone che spingono questa 
proposta, resta chiaro che in 75 anni poco è cambiato.

L’ironia è che, mentre il valore dell’organizzazione è celebrato nei movi-
menti sociali, sicuramente a causa di una fissazione nel dimostrare la loro 
raffinatezza e nel dimostrare che tale movimento sarebbe in grado di 
governare se ne avesse l’opportunità, [20] gli stati e i loro scienziati hanno 
da tempo riconosciuto l’intelligenza del caos e stanno cercando di sfrut-
tarla per aumentare il controllo sociale con nuovi metodi e tecnologie.

Gli anarchici che temono il caos e la spontaneità dimostrano una paura 
che dovranno superare; sembra che si nutrano della normalità mediatica, 
perché oggi l'idea del caos provoca solo paura nell'anfiteatro del pubbli-
co mediatizzato. Nel mondo accademico il caos è un concetto quotidiano 
e banale da tempo. Le strutture che il mondo accademico serve temono 
il caos finché non viene sezionato. Hanno fallito nel loro tentativo di 
sopprimerlo e, dopo aver confermato che il caos è il principio più fonda-
mentale dell'universo, stanno cercando di colonizzarlo per convertire 
l'universo in una fabbrica.

Le nuove scienze militari studiano metodi di controllo di gruppi decentra-
lizzati di combattenti (probabilmente attraverso l'addestramento e l'ideo-
logia, in modo da lasciarli agire in modo autonomo, una forma più efficien-
te, e in seguito fidarsi che torneranno per ricevere nuovi ordini invece di 
staccarsi dalla gerarchia); le nuove scienze dell'informazione costruisco-
no computer modellati sul cervello umano, basati su reti decentralizzate 
di neuroni; la nuova fisica, per accettare la realtà caotica dell'universo, 
rompe con il meccanismista razionalista che era un elemento fondamen-
tale della religione scientifica fin dai tempi di Bacone e Cartesio.

Chiaramente, lo fanno per aumentare il loro controllo. La religione scienti-
fica ha questo vantaggio sul cristianesimo: non deve cancellare i fatti che 
contraddicono i suoi principi, perché può estrarre quei fatti dal loro conte-
sto, dal mondo che dà loro vita; può convertirli in informazioni inerti e poi 

[20]  Si tratta di un altro caso in cui la stampa addestra i ribelli a vedersi attraverso gli occhi dei potenti; 
a mettersi sulla difensiva e a voler dimostrare al potere paterno che non sono antisistema senza pretese 
o idee su cosa vogliono; che al contrario sanno molto bene come disciplinarsi e come eseguire piani ben 
ordinati; in altre parole, sanno come legare le cose

inserirli nei suoi schemi morti dove l'unico contesto è l'impulso a sfruttare 
e controllare. Quindi, all'interno del razionalismo, non c'è informazione o 
argomento che minacci il suo potere. Per essere una minaccia, gli argo-
menti devono collegarsi ad attacchi, a una forza sociale.

Comprendere i movimenti caotici delle particelle subatomiche non 
contraddice le basi razionali del capitalismo, se tale comprensione non 
alimenta mai una filosofia del caos e della ribellione, ma piuttosto aiuta il 
capitalismo a costruire i nuovi nanorobot, tecnologie che operano a livello 
fondamentale della biologia e della fisica.

Dobbiamo rivendicare il caos e la decentralizzazione come principi intelli-
genti di libera organizzazione. Ma non possiamo disconnettere questi 
concetti da una negazione dell'ordine attuale, come i cooperativisti che 
offrono il loro modello di lavoro al mercato capitalista o gli attivisti antiglo-
balizzazione che insegnano il consenso a imprenditori e ONG nella 
speranza che la forma in sé cambi il mondo. Forma senza contenuto o 
contenuto senza forma sono cose morte, corpi smembrati.

Valorizzando il caos, non dobbiamo creare un culto attorno ad esso. È 
anche positivo che ci siano tentativi di creare un'organizzazione formale. 
Alla fine, l'entropia ha bisogno di strutture per crollare, vero? Rafforza la 
lotta il fatto che ci siano compagni che partecipano agli spazi formali dei 
movimenti sociali (se riescono a gestirlo), finché siamo capaci di criticarli 
e influenzarli, una condizione che richiede una relazione vivace e comuni-
cativa.

Per quanto si possa criticare - per usare l'esempio più tipico - la CNT per 
gli errori strategici del '36, non si può trarre alcuna lezione storica dall'epi-
sodio se non si riconosce anche l'ovvio: senza la CNT nessuna rivoluzione 
sarebbe stata possibile allora. Per entrare più nel dettaglio, è necessario 
ricordare che la CNT non era solo un'organizzazione formale e federata, 
ma anche una rete informale di relazioni e complicità nei quartieri e nelle 
fabbriche. Fu grazie a queste reti, più di ogni altra cosa, che la CNT poté 
sopravvivere agli anni di dittatura e repressione (prima del '36) quando le 
sue strutture formali furono soppresse.

G U E R R A  S O C I A L E

4 4



L'AFFINITÀ ESISTE NELLE RETI, NON NEI GRUPPI

L'affinità ha una natura fluida. Dato che siamo addestrati a vedere il 
mondo attraverso un razionalismo basato sulla geometria cartesiana, 
assegniamo mentalmente all'affinità la forma di un cerchio. I membri di un 
gruppo di affinità, in quanto tali, sarebbero punti lungo la circonferenza di 
un dato cerchio, e uno spazio anarchico consisterebbe in un piano pieno 
di cerchi ben definiti. Alcuni più grandi, altri che si frammentano o si 
dissolvono nel tempo, e là sopra un triangolo complesso: i compagni che 
continuano il loro attivismo nell'Organizzazione.

Questa visione è errata, non perché l'affinità non sia un cerchio, ma 
perché basiamo la nostra pratica, almeno a volte, sull'implicita assunzione 
dell'oggettività della nostra visione. Il cielo ci appare come un anello 
perché ne siamo al centro. Sarebbe errato solo dire che il cielo ha la 
forma di un anello se poi procedessimo a rappresentarlo con il disegno di 
un anello, raffigurato dall'esterno, da una prospettiva esterna, come quasi 
tutte le rappresentazioni bidimensionali.

È l'educazione razionalista e la necessità di rappresentare con due sole 
dimensioni ciò che vediamo in quattro dimensioni che ci estrae dal nostro 
corpo e ci allena a vedere il mondo dall'esterno, facilitando così la scom-
parsa del mondo.

L'affinità ci appare come un cerchio solo perché siamo nel mezzo, proprio 
come il cielo. Per essere onesti, disegneremmo l'affinità come un cerchio 
con un punto al centro che rappresenta "io" e punti lungo la circonferenza 
che rappresentano i nostri compagni. Se non siamo eccessivamente 
ottusi, vediamo rapidamente un possibile problema: tutti i nostri compa-
gni costituirebbero i centri di altri cerchi che non siamo in grado di 
vedere, a causa della nostra prospettiva. Potrebbe essere che abbiano 
più affinità con qualcuno che non fa parte del nostro cerchio che con 
qualcuno che si trova sul lato opposto.

Quasi ogni volta che le persone cercano di formalizzare un gruppo di 
affinità, ci sarà qualcuno che ha più affinità nel gruppo rispetto agli altri, 
qualcuno che è più uguale di tutti gli altri. Ancora una volta il dannato 
errore dell'uguaglianza, che ora sorge nel cuore dell'insurrezionalismo. [17]

A volte ci sono motivi per formalizzare un gruppo di affinità. Ma è giunto il 
momento di riconoscere che l'affinità non esiste nei gruppi ma nelle reti 
che cambiano nel tempo. Non abbiamo a che fare con cerchi ma con una 
mappa di punti che si muovono fluidamente come batteri al microscopio. 
In ogni momento e in ogni progetto, ognuno di questi punti avrà un 
cerchio di altri punti attorno a sé ma anche questo continuerà a cambiare. 
In generale, cercare di catturare questo movimento e fermarlo all'interno 
di un gruppo fisso significa sprecare energie per preservare un gruppo 
che avrà rapidamente perso la sua utilità. Significa falsificare l'affinità per 
evitare di subire una sconfitta percepita con lo scioglimento del gruppo. 
L'affinità non è una geometria statica di relazioni stabilite ma piuttosto un 
sapersi muovere all'interno di una rete caotica e legarsi ad altre persone 
secondo i bisogni e i desideri di ciascuno.

APPREZZARE LA DISORGANIZZAZIONE

I nemici della rivoluzione, fin dal XIX secolo, hanno sempre brandito la 
critica di una presunta disorganizzazione per giustificare la formalizzazio-
ne, la centralizzazione, cioè la cooptazione della lotta. Perfino gli stessi 
anarchici, soprattutto i più populisti, hanno approfittato dei discorsi 
demagogici per uccidere l'anarchia, dai famigerati CNTers come Federica 
Montseny e Diego Abad de Santillán agli attuali partigiani dell'imposizione 
del consenso formale e di processi simili, quelli che sono passati attraver-
so il movimento antiglobalizzazione senza aver imparato nulla, evidente-
mente, a parte alcune tattiche senza strategia e un sofisticato disfatti-
smo.

In generale, le debolezze che sono un prodotto di una presunta mancan-
za di organizzazione derivano in realtà da una confusione teorica. Si dice 
che gli anarchici nella Rivoluzione russa fossero disorganizzati e per 
questo motivo i bolscevichi vinsero. È certo che vari settori degli anarchici 
dell'epoca soffrirono di una mancanza di iniziativa e unità, ma la divisione 
più grande ebbe a che fare con la questione del loro rapporto con i 
bolscevichi stessi. Se gli anarchici fecero qualcosa per facilitare la vittoria 
dei bolscevichi, non fu il fallimento nel formare un congresso nazionale [18] 

o un altro organo unificato, ma piuttosto il fatto che aiutarono direttamen-
te i bolscevichi, confondendoli per alleati grazie ai discorsi populisti e 
antiautoritari di Lenin prima della rivoluzione. [19] Furono anarchici come il 
marinaio di Kronstadt Zhelezniakov a fungere da truppe d'assalto per i 
bolscevichi nel putsch contro il Parlamento in ottobre e alla fine la mag-
gior parte degli anarchici che si riversarono nei ranghi comunisti come un 
modo pragmatico di promulgare la rivoluzione sociale. Ciò non li salvò dai 
gulag.

E se prima c'era una divisione ideologica che ostacolava la capacità degli 
anarchici di coordinare la loro lotta, oltre all'eterno disaccordo tra anar-
co-sindacalisti e anarco-comunisti, è necessario segnalare la confusione 
seminata dall'accademico Kropotkin che si schierò con l'Intesa durante la 
prima guerra mondiale invece di adottare una posizione antimilitarista 
che avrebbe aiutato gli anarchici a fomentare la diserzione nell'esercito e 
lo scioglimento dello stesso; dopotutto l'Armata Rossa sarebbe diventata 
in ultima analisi l'argomento più importante a favore del leninismo.

Le lezioni che vari anarchici spagnoli trassero dal fallimento russo non 
furono l'importanza di non collaborare con i comunisti, ma piuttosto la 
posizione secondo cui non avrebbero dovuto portare avanti la propria 
lotta, non avrebbero dovuto realizzare alcun attacco contro lo Stato simile 
a quello dell'ottobre 1917. Fu quindi un discorso antiautoritario a giustifica-
re la collaborazione della CNT con il governo: ancora una volta vediamo 
come le idee idiote siano convincenti quando servono gli interessi del 
potere. E tra i discorsi a favore della collaborazione e contro le milizie e le 
collettivizzazioni, la critica di una presunta disorganizzazione fu la più 
comune. Ma ora possiamo vedere chiaramente che fu proprio la disorga-
nizzazione anarchica a ottenere tutte le conquiste rivoluzionarie del '36, 
mentre l'organizzazione (e l'Organizzazione) le tradì e assicurò la vittoria 
stalinista (Stalin voleva una sconfitta prolungata in Spagna per consentire 
un patto con i nazisti, per la distruzione del sogno anarchico e per la liqui-
dazione di un gran numero di comunisti dissidenti). Non era la disorganiz-
zazione a costituire la debolezza degli anarchici, ma la confusione teorica, 
un'ignoranza fondamentale su chi erano, chi erano i loro alleati e chi no.

Attualmente, le assemblee di quartiere di Barcellona affrontano le critiche 
di una presunta disorganizzazione e mancanza di coordinamento, che si 
trasforma in una giustificazione per la necessità di centralizzare in una 
struttura formale. Dato il carattere delle persone che spingono questa 
proposta, resta chiaro che in 75 anni poco è cambiato.

L’ironia è che, mentre il valore dell’organizzazione è celebrato nei movi-
menti sociali, sicuramente a causa di una fissazione nel dimostrare la loro 
raffinatezza e nel dimostrare che tale movimento sarebbe in grado di 
governare se ne avesse l’opportunità, [20] gli stati e i loro scienziati hanno 
da tempo riconosciuto l’intelligenza del caos e stanno cercando di sfrut-
tarla per aumentare il controllo sociale con nuovi metodi e tecnologie.

Gli anarchici che temono il caos e la spontaneità dimostrano una paura 
che dovranno superare; sembra che si nutrano della normalità mediatica, 
perché oggi l'idea del caos provoca solo paura nell'anfiteatro del pubbli-
co mediatizzato. Nel mondo accademico il caos è un concetto quotidiano 
e banale da tempo. Le strutture che il mondo accademico serve temono 
il caos finché non viene sezionato. Hanno fallito nel loro tentativo di 
sopprimerlo e, dopo aver confermato che il caos è il principio più fonda-
mentale dell'universo, stanno cercando di colonizzarlo per convertire 
l'universo in una fabbrica.

Le nuove scienze militari studiano metodi di controllo di gruppi decentra-
lizzati di combattenti (probabilmente attraverso l'addestramento e l'ideo-
logia, in modo da lasciarli agire in modo autonomo, una forma più efficien-
te, e in seguito fidarsi che torneranno per ricevere nuovi ordini invece di 
staccarsi dalla gerarchia); le nuove scienze dell'informazione costruisco-
no computer modellati sul cervello umano, basati su reti decentralizzate 
di neuroni; la nuova fisica, per accettare la realtà caotica dell'universo, 
rompe con il meccanismista razionalista che era un elemento fondamen-
tale della religione scientifica fin dai tempi di Bacone e Cartesio.

Chiaramente, lo fanno per aumentare il loro controllo. La religione scienti-
fica ha questo vantaggio sul cristianesimo: non deve cancellare i fatti che 
contraddicono i suoi principi, perché può estrarre quei fatti dal loro conte-
sto, dal mondo che dà loro vita; può convertirli in informazioni inerti e poi 

inserirli nei suoi schemi morti dove l'unico contesto è l'impulso a sfruttare 
e controllare. Quindi, all'interno del razionalismo, non c'è informazione o 
argomento che minacci il suo potere. Per essere una minaccia, gli argo-
menti devono collegarsi ad attacchi, a una forza sociale.

Comprendere i movimenti caotici delle particelle subatomiche non 
contraddice le basi razionali del capitalismo, se tale comprensione non 
alimenta mai una filosofia del caos e della ribellione, ma piuttosto aiuta il 
capitalismo a costruire i nuovi nanorobot, tecnologie che operano a livello 
fondamentale della biologia e della fisica.

Dobbiamo rivendicare il caos e la decentralizzazione come principi intelli-
genti di libera organizzazione. Ma non possiamo disconnettere questi 
concetti da una negazione dell'ordine attuale, come i cooperativisti che 
offrono il loro modello di lavoro al mercato capitalista o gli attivisti antiglo-
balizzazione che insegnano il consenso a imprenditori e ONG nella 
speranza che la forma in sé cambi il mondo. Forma senza contenuto o 
contenuto senza forma sono cose morte, corpi smembrati.

Valorizzando il caos, non dobbiamo creare un culto attorno ad esso. È 
anche positivo che ci siano tentativi di creare un'organizzazione formale. 
Alla fine, l'entropia ha bisogno di strutture per crollare, vero? Rafforza la 
lotta il fatto che ci siano compagni che partecipano agli spazi formali dei 
movimenti sociali (se riescono a gestirlo), finché siamo capaci di criticarli 
e influenzarli, una condizione che richiede una relazione vivace e comuni-
cativa.

Per quanto si possa criticare - per usare l'esempio più tipico - la CNT per 
gli errori strategici del '36, non si può trarre alcuna lezione storica dall'epi-
sodio se non si riconosce anche l'ovvio: senza la CNT nessuna rivoluzione 
sarebbe stata possibile allora. Per entrare più nel dettaglio, è necessario 
ricordare che la CNT non era solo un'organizzazione formale e federata, 
ma anche una rete informale di relazioni e complicità nei quartieri e nelle 
fabbriche. Fu grazie a queste reti, più di ogni altra cosa, che la CNT poté 
sopravvivere agli anni di dittatura e repressione (prima del '36) quando le 
sue strutture formali furono soppresse.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

4 5



MAGIA RIBELLE

Rifiutando il pensiero meccanico del razionalismo scientifico, noi ribelli 
possiamo trovare il mondo scomparso attraverso il pensiero magico. Ma 
non tutta la magia è uguale. La filosofia confuciana si appropriò della 
magia tradizionale per creare una visione del mondo che legittimasse 
metafisicamente il potere divino dello stato cinese. La magia degli artisti 
e degli alchimisti del Rinascimento consentì una lettura di un ordine 
perfetto nelle gerarchie contemporanee.

Nella società dello zoo-enciclopedia-prigione-museo, la magia muore 
sulla carta. Se un tempo era possibile, supposizione sospetta, attualmen-
te non può consistere in segni e gesti, ma piuttosto in atti e sguardi, in 
semi che germogliano in un terreno diverso da quello delle parole.

Il percorso verso la magia ribelle può essere solo indicato. Consiste nello 
scoprire i nostri corpi, nell'esplorare i misteri del mondo, nell'interconnet-
tività tra l'esistente, nel fatto che siamo le nostre relazioni, che siamo 
molto più di noi stessi, che viviamo per migliaia di anni, che la storia e il 
futuro si mescolano, che nei nostri cervelli memoria e immaginazione 
sono collegate, che la terra stessa è viva. Consiste nell'abbandonare la 
filosofia dello scambio e del valore in favore di una filosofia di reciprocità 
e dono, nel riconoscere che non viviamo attraverso uno sfruttamento 
misurato delle risorse che ci circondano; viviamo invece grazie ai doni di 
altri esseri che formano anche una parte di noi stessi, che dovremmo 
onorare con i nostri doni.

Consiste nel riconoscere che possiamo realizzare ciò che crediamo 
impossibile, che dieci persone con abbastanza entusiasmo e coraggio 
possono facilmente realizzare un attacco che cento persone che dubita-
no di sé non potrebbero mai fare, che una persona abbastanza pazza può 
far scappare cinque poliziotti antisommossa addestrati. Ma la follia che ci 
consente questo potere non è una scommessa calcolata, ma una resa di 
sé al mondo, una consapevolezza che morire non è altro che tornare sulla 
terra. Il ribelle pazzo è colui che comprende se stesso come un altro 
elemento, ma invece di essere fuoco o acqua o aria è la passione per la 
libertà e farà ciò che la sua natura le richiede. Uno come questo non può 
essere fermato, nemmeno uccidendolo, perché non è un individuo, ma 
uno spirito che viaggia da un corpo all'altro, visitando anche i più timidi se 
sanno come aprirsi al mondo.

G U E R R A  S O C I A L E

4 6



APPARENDO

A volte basta porre la domanda, e la risposta comincia ad apparire, anche 
se sempre in una forma inaspettata. Gli eventi del 15M hanno risposto alla 
domanda posta nella tesi sull'“apparire nella vita degli altri”, quando 
quegli altri hanno cominciato ad apparire nelle nostre vite, nelle strade. 
Ma la cornice politica in cui sono apparsi ha cercato di impedire la loro 
apparizione nel mondo, ha cercato di derubarli anche della storia più 
limitata e di impedire loro di comprendersi all'interno della traiettoria delle 
recenti rivolte - quelle del Primo Maggio e dello sciopero generale del 29S 
[33] - e molto meno all'interno di una traiettoria anticapitalista che 
abbraccia centinaia di anni di esperienza collettiva. La struttura preparata 
dagli attivisti di Real Democracy Now che hanno cercato di contenere 
tutta la rabbia popolare ha indirizzato le masse a comprendersi come 
cittadini indignati, come se il capitalismo e la democrazia, una democra-
zia presumibilmente falsa, avessero cessato di soddisfare i loro bisogni 
come avevano fatto in precedenza, nei bei giorni di prosperità e benesse-
re, come se tutte quelle persone indignate fossero appena apparse lì 
grazie a Twitter e Facebook.

Oggi, i ribelli di Barcellona e di altre città dove sorgono le occupazioni, 
dall'Argentina agli Stati Uniti, si trovano di fronte all'apparizione di fanta-
smi, di mezze persone. Siamo in un processo collettivo di ricordare chi 
siamo, per poter apparire completamente.

In un altro momento, un momento di pace sociale e non di agitazione, ci 
troveremo di nuovo di fronte alla necessità di inventare tattiche per appa-
rire nella vita degli altri, con fuochi d'artificio, incendi e disagi, seguendo 
la strada antisociale e seguendo la strada sociale, con inviti a cene condi-
vise, conferenze e film nelle piazze, regali dall'orto e altre cose che 
devono ancora essere inventate.

Per ora, dobbiamo estendere un'autocoscienza ribelle a tal punto che 
dalle assemblee di quartiere all'occupazione degli appartamenti alle 
proteste, molte più persone sentano nelle ossa la perdita della terra, la 
recinzione dello spazio pubblico, secoli di oppressione e la fiducia in noi 
stessi, senza mediatori né rappresentanti.

[21] Il Primo Maggio 2011, due settimane prima dell'inizio del 15M, migliaia di persone hanno marciato nei 
quartieri ricchi intorno a Sarrià e hanno distrutto un centinaio di banche, negozi di lusso, concessionarie 
di automobili e altri simboli del capitalismo e della ricchezza. Il 29 settembre 2010, gran parte della città 
ha partecipato allo sciopero generale, non solo rifiutandosi di lavorare, ma anche bloccando le strade, 
distribuendo propaganda e combattendo con la polizia.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

4 7



PER PARLARE DI RIVOLUZIONE

Non abbiamo bisogno di schemi fissi per il futuro. Quando il futuro è una 
certezza, l'immaginazione muore, e con l'immaginazione muore anche il 
futuro. I libertari hanno rifiutato di elaborare progetti per il futuro, ma con 
questo rifiuto abbiamo anche rifiutato il dovere e il piacere di immaginare 
altri futuri. Questo errore è un fallimento scelto.

L'insurrezione non può alimentarsi in quel terreno sterile che soffre di una 
mancanza di immaginari. Possiamo bruciare tutto ciò che costituisce 
un'aggressione evidente contro le nostre vite - stazioni di polizia, banche, 
uffici governativi e forse, se siamo molto intelligenti, la stazione televisiva 
- ma ci tireremo indietro di fronte al compito di trasformare ciò che man-
tiene la nostra sopravvivenza in modo abusivo e manipolativo: l'industria 
alimentare, il lavoro, le abitazioni chiuse e monofamiliari, i trasporti, l'istru-
zione istituzionale e l'assistenza sanitaria, vale a dire gli ingranaggi del 
sistema capitalista.

È ironico che i ribelli avessero già smesso di parlare di rivoluzione quando 
un giorno di maggio 100.000 sconosciuti si sono riuniti in una piazza per 
gridare: "La rivoluzione inizia qui!" Sarebbe facile dire che la loro visione 
della rivoluzione era socialdemocratica e, in quanto tale, controrivoluzio-
naria. Probabilmente è vero. Ma è anche vero che gli anarchici che hanno 
osato rivendicare quella rivoluzione sostenendo che doveva includere 
solidarietà, la distruzione del capitalismo, il rifiuto di qualsiasi partito 
politico e il recupero di una memoria di centinaia di anni di lotta, hanno 
incontrato un buon sostegno e hanno scoperto che gli sconosciuti si 
avvicinavano a loro per concordare, presentarsi e iniziare conversazioni 
che hanno lasciato entrambe le parti più sagge e meno isolate.

Il termine "rivoluzione" è stato molto abusato e originariamente non signi-
ficava molto di più di un colpo di stato, la sostituzione di una classe di 
padroni con un'altra. Ma le parole non nascono da un significato essenzia-
le, piuttosto rinascono costantemente e cambiano il loro significato in 
base al loro uso. Il concetto di rivoluzione può anche abbracciare la 
liberazione o persino il concetto Aymara di pachakuti, restituendo il suo 
senso letterale di movimento circolare. La vergognosa storia delle rivolu-
zioni del XX secolo ha macchiato di nuovo il termine, ma tagliarci corto 
per evitare il fallimento è disfattismo. Indipendentemente dal termine che 
utilizziamo, dobbiamo parlare di qualcosa di più della semplice negazio-
ne, dobbiamo situare questa conversazione nel terreno immaginario e 
dobbiamo contrabbandare nuovi immaginari nella mente collettiva.

È significativo che i pochi tentativi di progettare un futuro anticapitalista, 
ad esempio Parecon: Life After Capitalism di Michael Albert o il mondo 
razionalizzato di Zeitgeist diretto dai computer e mantenuto dai robot, 
non mettano in discussione le basi fondamentali del capitalismo, ma 
piuttosto le rafforzino. Imporre un piano al mondo significa far rivivere 
l'impulso al controllo e questo è il battito cardiaco meccanico del capitali-
smo. Tuttavia, le loro distopie autoritarie, mascherate da soluzioni finali, ci 
aiutano a immaginare possibili fallimenti, nuovi modi di perdere vincendo, 
e segnalano elementi essenziali del presente che dobbiamo mettere in 
discussione di più. Nessuna delle due visioni rivendica la figura del politi-
co né quella del Capitale, dimostrando che nel corso degli anni noi antiau-
toritari abbiamo avuto un certo successo nel diffamare quelle figure 
nell'immaginario popolare. Ma l'utopia di Albert si basa sulla quantificazio-
ne e valorizzazione del lavoro e dei suoi prodotti, mentre l'utopia di 
Zeitgeist ripone totale fiducia nelle figure dello scienziato e della tecnolo-
gia. In entrambi i casi, la presunta utopia si basa sulla razionalizzazione 
dei bisogni umani, non lasciando spazio al desiderio o alla libertà degli 
altri esseri viventi.

È interessante notare che anche I reietti dell'altro pianeta [conosciuto 
anche come Quelli di Anarres, ndt]  di Ursula K. LeGuin mostra un mondo 
anarchico basato sulla razionalizzazione di tutti i processi della vita. Tutta-
via, trattandosi di un romanzo, la sua opera non pretende di presentare un 
mondo perfetto e, in quanto tale, risulta ancora più stimolante per l'imma-
ginazione.

Alla fine, forse l'ostacolo più nefasto all'anarchia non è una qualsiasi 
istituzione dello Stato o del Capitale, ma il razionalismo, la religione che 
costituisce la filosofia e la metodologia del controllo sociale. Per recu-
perare una progettualità anarchica che ci permetta di sopravvivere in un 
futuro sempre più morto e che ci rafforzi per vincere le battaglie che ci 
attendono se continuiamo lungo queste linee di conflitto che abbiamo 
tracciato, avremo bisogno di un'immaginazione viva, un'immaginazione 
che faccia costantemente uso del letame del passato per seminare visio-
ni di nuove possibilità. Qui noi anarchici siamo avvantaggiati, perché i 
nostri futuri sono i più audaci ed eccitanti, se solo possiamo osare riven-
dicarli e diffonderli.

Contrariamente alla dottrina razionalista, gli altri non si avvicineranno agli 
immaginari libertari in base alla loro credibilità, al loro realismo e al 
numero di note a piè di pagina di cui dispongono, ma in base alla forza e 
alla presenza sociale delle persone che lottano per quei sogni. Il capitali-

smo postindustriale spettacolare potrebbe essere il sistema più surreale 
e illogico possibile. Se ha molti seguaci, è perché comanda una grande 
forza.

Quando un'anziana signora marcia in protesta e immagina la strada libera 
da auto e piena di giardini; quando un ragazzino dà fuoco a un centro 
commerciale che lui e i suoi amici hanno riempito di taniche di benzina e 
immagina una foresta che cresce dalle rovine; quando una madre fanta-
stica di partorire con le amiche in una comunità libera dove sua figlia non 
conoscerà mai la prigione, il matrimonio, la pubblicità che attenta alla sua 
autostima, l'inquinamento, l'istruzione istituzionale; quando tutti questi 
mondi prospereranno parallelamente al nostro, saremo più forti che mai.

G U E R R A  S O C I A L E

4 8



PER PARLARE DI RIVOLUZIONE

Non abbiamo bisogno di schemi fissi per il futuro. Quando il futuro è una 
certezza, l'immaginazione muore, e con l'immaginazione muore anche il 
futuro. I libertari hanno rifiutato di elaborare progetti per il futuro, ma con 
questo rifiuto abbiamo anche rifiutato il dovere e il piacere di immaginare 
altri futuri. Questo errore è un fallimento scelto.

L'insurrezione non può alimentarsi in quel terreno sterile che soffre di una 
mancanza di immaginari. Possiamo bruciare tutto ciò che costituisce 
un'aggressione evidente contro le nostre vite - stazioni di polizia, banche, 
uffici governativi e forse, se siamo molto intelligenti, la stazione televisiva 
- ma ci tireremo indietro di fronte al compito di trasformare ciò che man-
tiene la nostra sopravvivenza in modo abusivo e manipolativo: l'industria 
alimentare, il lavoro, le abitazioni chiuse e monofamiliari, i trasporti, l'istru-
zione istituzionale e l'assistenza sanitaria, vale a dire gli ingranaggi del 
sistema capitalista.

È ironico che i ribelli avessero già smesso di parlare di rivoluzione quando 
un giorno di maggio 100.000 sconosciuti si sono riuniti in una piazza per 
gridare: "La rivoluzione inizia qui!" Sarebbe facile dire che la loro visione 
della rivoluzione era socialdemocratica e, in quanto tale, controrivoluzio-
naria. Probabilmente è vero. Ma è anche vero che gli anarchici che hanno 
osato rivendicare quella rivoluzione sostenendo che doveva includere 
solidarietà, la distruzione del capitalismo, il rifiuto di qualsiasi partito 
politico e il recupero di una memoria di centinaia di anni di lotta, hanno 
incontrato un buon sostegno e hanno scoperto che gli sconosciuti si 
avvicinavano a loro per concordare, presentarsi e iniziare conversazioni 
che hanno lasciato entrambe le parti più sagge e meno isolate.

Il termine "rivoluzione" è stato molto abusato e originariamente non signi-
ficava molto di più di un colpo di stato, la sostituzione di una classe di 
padroni con un'altra. Ma le parole non nascono da un significato essenzia-
le, piuttosto rinascono costantemente e cambiano il loro significato in 
base al loro uso. Il concetto di rivoluzione può anche abbracciare la 
liberazione o persino il concetto Aymara di pachakuti, restituendo il suo 
senso letterale di movimento circolare. La vergognosa storia delle rivolu-
zioni del XX secolo ha macchiato di nuovo il termine, ma tagliarci corto 
per evitare il fallimento è disfattismo. Indipendentemente dal termine che 
utilizziamo, dobbiamo parlare di qualcosa di più della semplice negazio-
ne, dobbiamo situare questa conversazione nel terreno immaginario e 
dobbiamo contrabbandare nuovi immaginari nella mente collettiva.

È significativo che i pochi tentativi di progettare un futuro anticapitalista, 
ad esempio Parecon: Life After Capitalism di Michael Albert o il mondo 
razionalizzato di Zeitgeist diretto dai computer e mantenuto dai robot, 
non mettano in discussione le basi fondamentali del capitalismo, ma 
piuttosto le rafforzino. Imporre un piano al mondo significa far rivivere 
l'impulso al controllo e questo è il battito cardiaco meccanico del capitali-
smo. Tuttavia, le loro distopie autoritarie, mascherate da soluzioni finali, ci 
aiutano a immaginare possibili fallimenti, nuovi modi di perdere vincendo, 
e segnalano elementi essenziali del presente che dobbiamo mettere in 
discussione di più. Nessuna delle due visioni rivendica la figura del politi-
co né quella del Capitale, dimostrando che nel corso degli anni noi antiau-
toritari abbiamo avuto un certo successo nel diffamare quelle figure 
nell'immaginario popolare. Ma l'utopia di Albert si basa sulla quantificazio-
ne e valorizzazione del lavoro e dei suoi prodotti, mentre l'utopia di 
Zeitgeist ripone totale fiducia nelle figure dello scienziato e della tecnolo-
gia. In entrambi i casi, la presunta utopia si basa sulla razionalizzazione 
dei bisogni umani, non lasciando spazio al desiderio o alla libertà degli 
altri esseri viventi.

È interessante notare che anche I reietti dell'altro pianeta [conosciuto 
anche come Quelli di Anarres, ndt]  di Ursula K. LeGuin mostra un mondo 
anarchico basato sulla razionalizzazione di tutti i processi della vita. Tutta-
via, trattandosi di un romanzo, la sua opera non pretende di presentare un 
mondo perfetto e, in quanto tale, risulta ancora più stimolante per l'imma-
ginazione.

Alla fine, forse l'ostacolo più nefasto all'anarchia non è una qualsiasi 
istituzione dello Stato o del Capitale, ma il razionalismo, la religione che 
costituisce la filosofia e la metodologia del controllo sociale. Per recu-
perare una progettualità anarchica che ci permetta di sopravvivere in un 
futuro sempre più morto e che ci rafforzi per vincere le battaglie che ci 
attendono se continuiamo lungo queste linee di conflitto che abbiamo 
tracciato, avremo bisogno di un'immaginazione viva, un'immaginazione 
che faccia costantemente uso del letame del passato per seminare visio-
ni di nuove possibilità. Qui noi anarchici siamo avvantaggiati, perché i 
nostri futuri sono i più audaci ed eccitanti, se solo possiamo osare riven-
dicarli e diffonderli.

Contrariamente alla dottrina razionalista, gli altri non si avvicineranno agli 
immaginari libertari in base alla loro credibilità, al loro realismo e al 
numero di note a piè di pagina di cui dispongono, ma in base alla forza e 
alla presenza sociale delle persone che lottano per quei sogni. Il capitali-

smo postindustriale spettacolare potrebbe essere il sistema più surreale 
e illogico possibile. Se ha molti seguaci, è perché comanda una grande 
forza.

Quando un'anziana signora marcia in protesta e immagina la strada libera 
da auto e piena di giardini; quando un ragazzino dà fuoco a un centro 
commerciale che lui e i suoi amici hanno riempito di taniche di benzina e 
immagina una foresta che cresce dalle rovine; quando una madre fanta-
stica di partorire con le amiche in una comunità libera dove sua figlia non 
conoscerà mai la prigione, il matrimonio, la pubblicità che attenta alla sua 
autostima, l'inquinamento, l'istruzione istituzionale; quando tutti questi 
mondi prospereranno parallelamente al nostro, saremo più forti che mai.

T E N S I O N E  A N T I S O C I A L E

4 9



PER PARLARE DI RIVOLUZIONE

Non abbiamo bisogno di schemi fissi per il futuro. Quando il futuro è una 
certezza, l'immaginazione muore, e con l'immaginazione muore anche il 
futuro. I libertari hanno rifiutato di elaborare progetti per il futuro, ma con 
questo rifiuto abbiamo anche rifiutato il dovere e il piacere di immaginare 
altri futuri. Questo errore è un fallimento scelto.

L'insurrezione non può alimentarsi in quel terreno sterile che soffre di una 
mancanza di immaginari. Possiamo bruciare tutto ciò che costituisce 
un'aggressione evidente contro le nostre vite - stazioni di polizia, banche, 
uffici governativi e forse, se siamo molto intelligenti, la stazione televisiva 
- ma ci tireremo indietro di fronte al compito di trasformare ciò che man-
tiene la nostra sopravvivenza in modo abusivo e manipolativo: l'industria 
alimentare, il lavoro, le abitazioni chiuse e monofamiliari, i trasporti, l'istru-
zione istituzionale e l'assistenza sanitaria, vale a dire gli ingranaggi del 
sistema capitalista.

È ironico che i ribelli avessero già smesso di parlare di rivoluzione quando 
un giorno di maggio 100.000 sconosciuti si sono riuniti in una piazza per 
gridare: "La rivoluzione inizia qui!" Sarebbe facile dire che la loro visione 
della rivoluzione era socialdemocratica e, in quanto tale, controrivoluzio-
naria. Probabilmente è vero. Ma è anche vero che gli anarchici che hanno 
osato rivendicare quella rivoluzione sostenendo che doveva includere 
solidarietà, la distruzione del capitalismo, il rifiuto di qualsiasi partito 
politico e il recupero di una memoria di centinaia di anni di lotta, hanno 
incontrato un buon sostegno e hanno scoperto che gli sconosciuti si 
avvicinavano a loro per concordare, presentarsi e iniziare conversazioni 
che hanno lasciato entrambe le parti più sagge e meno isolate.

Il termine "rivoluzione" è stato molto abusato e originariamente non signi-
ficava molto di più di un colpo di stato, la sostituzione di una classe di 
padroni con un'altra. Ma le parole non nascono da un significato essenzia-
le, piuttosto rinascono costantemente e cambiano il loro significato in 
base al loro uso. Il concetto di rivoluzione può anche abbracciare la 
liberazione o persino il concetto Aymara di pachakuti, restituendo il suo 
senso letterale di movimento circolare. La vergognosa storia delle rivolu-
zioni del XX secolo ha macchiato di nuovo il termine, ma tagliarci corto 
per evitare il fallimento è disfattismo. Indipendentemente dal termine che 
utilizziamo, dobbiamo parlare di qualcosa di più della semplice negazio-
ne, dobbiamo situare questa conversazione nel terreno immaginario e 
dobbiamo contrabbandare nuovi immaginari nella mente collettiva.

smo postindustriale spettacolare potrebbe essere il sistema più surreale 
e illogico possibile. Se ha molti seguaci, è perché comanda una grande 
forza.

Quando un'anziana signora marcia in protesta e immagina la strada libera 
da auto e piena di giardini; quando un ragazzino dà fuoco a un centro 
commerciale che lui e i suoi amici hanno riempito di taniche di benzina e 
immagina una foresta che cresce dalle rovine; quando una madre fanta-
stica di partorire con le amiche in una comunità libera dove sua figlia non 
conoscerà mai la prigione, il matrimonio, la pubblicità che attenta alla sua 
autostima, l'inquinamento, l'istruzione istituzionale; quando tutti questi 
mondi prospereranno parallelamente al nostro, saremo più forti che mai.

G U E R R A  S O C I A L E

5 0



queste pagine sono volutamente lasciate bianche, per darti uno spazio 
di commento, critica o riflessione.







LEGGI
DIFFONDI
COSPIRA
fuck copyright


